

# GANGADHARENDRA SARASVATI'S

# VEDĀNTASIDDHĀNTASŪKTI MANJARĪ

THE AUTHOR'S OWN GLOSS PRAKTSA

(hitherto unpublished)

### Critically edited from Original Manuscripts

With Extracts from Siddhantale'sa, Introduction, Notes,

Various Readings and Indices

### By

### NARENDRA CHANDRA BAGCHI BHATTACHARYA, M. A.

Sankhya-Vedanta-Mimansatirtha-Tattvaratna-Shastri

AUTHOR OF 'AKSAPADA GOTAMA', 'NYAYADARSANER ITIHASA', ETC., ETC.
ASSISTANT SECRETARY AND EDITOR, CALCUTTA SANSKRIT SERIES

CALCUTTA

PRINTED BY SHIBNATH GANGULI,

AT METROPOLITAN PRINTING & PUBLISHING HOUSE, LIMITED.

56, DHARAMTALA STREET, CALCUTTA.

# PREFACÉ

The present work entitled the VEDANTASIDDHANTA-SÖKTIMAÑJARι is a metrical composition on the Monistic School of the Vedānta philosophy. The author of the work is Gaṅgādharendra Sarasvatī Bhikṣu. He has, to his credit, many works² on Advaita Vedānta of which Svārājyasiddhi with his own commentary, called Kaivalyakalpadruma, has already been published. It appears from the title 'Bhikṣu' meaning a mendicant (sannyāsin) that the Vedāntasiddhāntasūktimañjarī was composed by the author after his renunciation of the world.

The work describes, in four chapters of 250 anustubh verses, the views of all monistic writers on Vedānta. It has a commentary entitled  $PRAK\overline{A}SA$  by the author himself. As has been noted above, his other work  $Sv\bar{a}r\bar{a}jyasiddhi^{\circ}$  also has been commented

- 2. (1) Candrikodgāra—Veiļāntasiddhāntacandrikāţīkā;
  - (2) Praņavakalpaprakāśa;
  - (3) Vedūntasiddhūntasūktimanjarī; and (4) its Prakūśa;
  - (5) Siddhantabinduśikara; (6) Siddhantaleśaţika;
- (7) Svārājyasiddhi or Sāmrājyasiddhi or Mokṣasāmrājyasiddhi (or Ātmasāmrājyasiddhi); and (8) Kaīvalyakalpadruma (composed in 1827).
  —Catalogus Catalogorum.
  - 3. Vasvabdhimunyavanimānašake
    vr.ṣākhyavarṣasya māghasitavākpatiyuktya(?)ṣaṣṭhyām 1
    Gangādharendrayatinā śivayaḥ padābje
    bhaktyārpitā sukṛtir astu satām śivāya 11

iti Śrīmatparamahamsaparivrājakācārya-Rāmacandra-Sarasvatīpūjyapādaśiṣyeṇa Śrī-Sarvajna-Sarasvatīpūjyapādapraśiṣyeṇa Gangādhara-Sarasvatyākhya-bhikṣuṇā viracitāyām Svārājyasiddhivyākhyāyām Kaivalyaprakaraṇam sampūrṇam; granthas ca sampūrṇaḥ. (Svārājyasiddhih saṭīkā, Catal. No.

<sup>1.</sup> By 'Gangādhara Yati or Bhikṣu or Sarasvatī or Gangādharendra Yati, pupil of Rāmacandra Sarasvatī, praśiṣya of Sarvajna Sarasvatī'—Catalogus Catalogorum after different MSS.

upon by himself. His text and commentary, though short, are exhaustive, although his language, terse as it is, does not always bring out his ideas in full.

The book is an important contribution to the Advaita Vedānta literature and suited to the beginners. The text appears, incorporated into the Siddhāntalešasaṃgraha of Apyaya Dikṣita, published by the Chowkhamba Sanskrit Series. The Siddhānta-lešasaṃgraha is a difficult book and our Kārikās in which are embodied important conclusions of the Vedānta philosophy are meant there to facilitate its study.

The present edition is mainly based on two manuscripts:

A—the manuscript belonging to the Asiatic Society of Bengal,

&

C—the manuscript belonging to the Calcutta Govt. Sanskrit College.

For these manuscripts I am specially grateful to the Secretary, Asiatic Society of Bengal and the Principal, Govt. Sanskrit College, Calcutta, but for whose kind permission to use the manuscripts it would have been simply impossible for me to edit the book and the commentary. I have also consulted the readings of the published text (incorporated in the Siddhāntaleša) and noted them as B. in our edition.

The manuscript of the Asiatic Society of Bengal was written in Devanāgara characters in Saṃvat (abda) 1819 (i. e., A. D. 1762), 172 years ago, as we have there at the closing lines the following composition, probably of the copyist\*:

Nidhindusiddhicandre' bde pausasukle sanau nisi ; trtiyāyām trisandhyesaghatte Vārānasipuri ; jijnāsujanasantustyai buddhimān samalilikhat.

III. B. 82, Svārājyasiddhilīkā, Catal. No. III. B. 123, Manuscripts belonging to the Asiatic Society of Bengal).

<sup>\*</sup> It is doubtful whether these lines were composed by the author himself who was living till 1827 A. D., as is indicated by the date of his

This manuscript is mostly correct. The manuscript of the Calcutta Sanskrit College is newly written in Devanāgara characters but is mostly incorrect. The original ślokas printed in the Chowkhamba Edition of Siddhāntaleśa are misleading in many places. I had to examine the manuscripts very carefully to determine the correct readings of the original in the light of the commentary.

Though the text and the commentary have been edited here from only two manuscripts, I have spared no pains to take every precaution to see that they may be as free from defects as possible. The Siddhāntalešasaṃgraha (ed. Vizianagram Sanskrit Series) with its commentary Kṛṣṇālaihtāra (ed. Chowkhamba Sanskrit Series) has been of special help to me from which important extracts have been quoted. To make the book a popular and easy reading I have added necessary notes in Sanskrit and traced references.

I have given an abstract of the work in my Sanskrit Introduction, an exhaustive account of the text with notes on important places in the body of my English Introduction and have appended English notes at the end.

I am specially grateful to my venerable adhyāpaka Mahā-mahopādhyāya Yogendranath Tarka-Sankhya-Vedantatirtha of the Calcutta Sanskrit College for the useful advice he has kindly given me throughout the preparation of the work.

In the preparation of the English Introduction and notes of this volume I have found, not only the ancient Sanskrit texts of the different schools of the Vedānta but also the writings of modern scholars, very helpful. The Brahmasūtraśankarabhāsya (with nine commentaries, Calcutta Sanskrit Series, No. I), Nyāyāmṛta & Advaitasiddhi (with seven commentaries, C. S. S. No. IX),

Kaivalyakalpadruma, or by any subsequent copyist. We did not insert these lines in the body of the book as we did not find them in the Calcutta Sanskrit College manuscript.

Siddhāntaleśasaṃgraha with commentary, Vedāntasāra with commentaries (ed. Jacob), Vedāntaparibhāṣā with Introduction (ed. Calcutta University), Pañcadaśī (ed. Trans. by a Devotee), History of Indian Philosophy by Dr. S. N. Das Gupta and Indian Philosophy by Sir S. Radhakrishnan have been of special use to me. I am also grateful to Prof. Kokileswar Shastri Vidyaratna M. A., for his kindness in reading considerable parts of the Ms. and making many valuable suggestions and to my revered teacher Prof. Vanamali Vedantatirtha, M. A., who was good enough to read the proofs and offer many useful and critical comments. I shall be failing in my duty if I do not express my heartiest thanks to the General Editor, Dr. Amareswar Thakur, M. A., Ph. D., Vedantashastri, who gave to the work much of his time and thought. But for their generous assistance, my difficulties would have been considerably greater.

My best thanks are due also to my learned friends Pandit Nagendranath Siddhantaratna and Pandit Upendramohan Sankhyatirtha for the substantial help they have rendered me in seeing the book through the press.

Finally, I appeal to both students and professors to excuse me for any imperfection they may notice and specially for misprints that have crept in through oversight.

<sup>56,</sup> Dharamtala Street,
CALCUTTA
January, 1935

NARENDRA CHANDRA BHATTACHARYA

# भूमिका

तत्रभवान् गङ्गाधरेन्द्रसरस्वतीभिक्षुर्नुरवगाहवेदान्तशास्त्राणंवप्रवेशेन सिद्धान्तरत्न-सङ्कलनासमर्थानां गुरुतरोपायप्रयत्नालसानामनायासेन सर्वसिद्धान्तपरिज्ञानलालसानां मुमुक्षुविशेषाणामुपकाराय ''सिद्धान्तलेश''सिद्धान्तात्मिकां चतुरध्यायां वेदान्तसिद्धान्तस्कि-मञ्जरीं प्रणीतवान् । तस्या भूमिकामारचयता अध्यायार्थों निदर्श्यते ।

## (१) सर्ववेदान्तान।मद्वितीये ब्रह्मणि समन्वयः

तत्र तावत् ''आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रीत्रव्यो मन्तव्यः" इति वेदान्तवाक्ये विधिरस्ति न वा ? अस्ति चेत्, स किंविधः ? अत्र प्रकटार्थकृतां नये अपूर्वविधिः, विवरणानुगानां संक्षेपशारीरककृत्सर्वज्ञात्मगुरूणां च नये नियमविधिः, वार्त्तिकवेदिनां नये परिसंख्याविधिरित्युच्यत इति चेन्न ; ''आत्मा श्रोतव्यः" इति मननादिवत् आत्मविषयकत्वेन निवध्यमानं श्रवणमागमाचार्योपदेशजन्यमात्मज्ञानमेव, न तु तात्पर्यविचाररूपमिति न तत्र कोऽपि विधिरस्तीति भामतीकारा वाचस्पतिमिशाः।

अथ किं ब्रह्म, किं नामास्य लक्षणम् १ यतो भूतानि जायन्ते तद् ब्रह्म, येन भूतानि जीवन्ति तद् ब्रह्म, यद् भूतानि प्रयन्त्यिभिसंविशन्ति तद् ब्रह्म इति कौमुदीकृतां नये प्रत्येक-मेव ब्रह्मलक्षणमुच्यत इति चेन्न; एकमेवेदं लक्षणमभिन्ननिमित्तोपादानत्याऽद्वितीयं ब्रह्मोप-लक्षयतीति वाचस्पतिमिशाः।

ब्रह्म जगत उपादानिमत्युक्तम् । तच्चोपादानत्वम् अद्वितीयक्र्टस्थचैतन्यरूपस्य ब्रह्मणो न परमाणूनामिव आरम्भकत्वरूपम्, न वा प्रकृतेरिव परिणामित्वरूपम्, किन्त्विवयया वियदादिप्रपञ्चरूपेण विवर्त्तमानत्वलक्षणम् । अथ ग्रुद्धं ब्रह्म उपादानिमध्यते, ईश्वर्रू जीवरूपं वा श अत्र केचिदाहुः ग्रुद्धमेव ब्रह्म उपादानम् ; केचिदाहुः ईश्वर्रू अप्तेव ब्रह्म उपादानम् ; केचिदाहुः कृत्स्वरूपंव ब्रह्म उपादानम् ; केचिदाहुः जीवरूपमेव ब्रह्म उपादानम् ; केचिदाहुः कृत्स्वर्णावहारिकप्रपञ्चस्य ब्रह्मेव उपादानम् , जीवस्तु प्रातिभासिकस्य स्वप्नप्रपञ्चस्य चेति ; केचिदाहुर्जीव एव स्वप्नद्रष्टृवत् स्वस्मिन्नीश्वरत्वादिसर्वकर्णकत्वेन सर्वकारणिमिति । तथा च जीवेऽतिव्याप्त्यभावादीश्वरूपमेव ब्रह्म सर्वोपादानमिति स्थितम् । तत्र ब्रह्म विवर्त्तमानतया उपादानम् , अविद्या परिणममानतयेति केचित् ; केचित्तु ब्रह्मेव उपादानम् , माया तु द्वारकारणम् , अकारणमि द्वारं कार्येऽनुगच्छतीति । अपरे तु ब्रह्म विवर्त्तमानतयोपादानम् , माया सहकारिमान्नमित्याहुः । वस्तुतस्तु मायाशक्तिरेवो-

पादानं ब्रह्म तु जगदुपादानमायाधिष्ठानत्वेन उपचारादुपादानमुच्यते, तादृशमेवोपादानत्वं लक्षणे विवक्षितम् ।

अथ क ईश्वरः, को वा जीवः १ तत्र केचिदाहुः, मायाशक्तौ चित्प्रतिविम्ब ईश्वरः, अविद्यायां चित्प्रतिविम्बो जीवः । तत्र चिन्मालसंश्रया अनादिविश्वप्रकृतिमाया, विश्वेपावरणान्वितस्तदेकदेशस्तु अविद्या इति केचित् । केचित्तु शुद्धसत्त्वमयी माया, रजस्तमोऽभिभूता अविद्या । विश्वेपशक्तिप्राधान्यात् ईश्वरोपाधिमीया, आवरणोत्कर्षाज्जीवोपाधिरविद्या इत्यन्ये । 'कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीश्वर' इति अविद्यायां चित्प्रतिविम्ब ईश्वरः, अन्तःकरणे चित्प्रतिविम्बो जीव इत्यक्तम् । प्रतिविम्बो जीवो विम्बस्थानीय ईश्वरः । अवच्छिन्नो जीव इत्यन्ये । अपरे तु न प्रतिविम्बो नाप्यवच्छिन्नो जीवः, किन्तु कौन्तेयस्यैव राधेयत्ववद् अविकृतस्य ब्रह्मण एव अविद्याया जीवभावः । अयं जीवो वस्तुत एक एव, बद्धमुक्तव्यवस्थार्थमन्तःकरणभेदतो जीवभेदः कचिदास्थीयते । अथ कीद्दशं ब्रह्मणः कर्त्तृत्वम् १ केचिदाहुः कार्यानुकृलशानचिकीर्षाकृतिमत्त्वरूपम् ; केचिदाहुः कार्यानुकृलशानचक्त्पशानवन्त्वमिति ।

सर्ववस्त्रविषयसकलप्राणिधीवासनोपरक्ताज्ञानोपाधिक ईश्वरः। विषयवासनासाक्षितया सर्वज्ञत्विमिति। अथ किं नाम सर्वज्ञत्वम्? केचिदाहः— लैकालिकेष्वापरोक्ष्यम्, केचिदादुः अतीतानागतवस्तुविषय विज्ञानम्; केचिदादुः— ज्ञानरूपत्वम्, न तु ज्ञानकर्त्तुता ; वस्तुतस्तु दृश्याविच्छन्नरूपेण चितः कार्यत्व-सम्भवाज् ज्ञानकर्तुत्वमेव सार्वद्रयमिति । ननु ईश्वरवज्जीवोऽपि वृत्तिमनपेक्ष्य स्वरूपचैतन्ये-नैव किमिति विषयान्नावभासयति ? को वा वृत्तेरुपयोगः ? अत्राहुः अन्तःकरणोपाः विकत्वेन जीवः परिच्छितः। अतः संसर्गामावात्र घटादिकमवभासयति । वृत्तिद्वारा तत्संसृष्टविषयाविञ्जनम्मेताभिव्यक्तौ तु तं विषयं प्रकाशयति । चिदुपरागः, अभेदाभिन्यक्तिरावरणभङ्गो वा वृत्तेः फलम् । तत्र अन्तःकरणोपहितस्य विषयावभासक-चैतन्यस्य विषयतादात्म्यापन्नब्रह्मचैतन्यभिदाभिव्यक्तिद्वारा विषयतादात्म्यसम्पादनमेव चिदुपरागोऽभिसंहितः। विम्बभूतविषयाधिष्ठानचैतन्यमेव साक्षादाध्यासिकसम्बन्धलाभाद् विषयप्रकाशकमिति तस्यैव विम्बत्वविशिष्टरूपेण भेदसद्भावेऽपि तदुपलक्षितचैतन्यात्मना एकीभावोऽमेदाभिन्यक्तिः। साक्षिवेद्यत्ववर्णनाद् मोहनाश एवाऽऽवरणभङ्गोऽभिमतः। सोऽयं साक्षी केषाञ्चिन्मते स्वयं कृटस्थचित्, केषाञ्चित् जीवाभेदेन विशुद्धं ब्रह्म, केषाञ्चित् प्राज्ञाख्यो जीवान्तरङ्कः, केषाञ्चिद् अज्ञानोपहितो जीवः, केषाञ्चिच लिङ्गैरुपहितो जीव इति ।

नन्करूपस्य साक्षिणश्चैतन्यमालावरकेणाज्ञानेनाऽऽवरणमवर्जनीयमिति कथम् आवृतेना-विद्याहङ्कारादिभानम् इति चेत् , राहुवद् अविद्या स्वावृतप्रकाशप्रकाश्येत्याहुः। अतः स्वरूपानन्दविषयानन्दयोश्च परस्परमेदसिद्धिरिति। नन्वेवं कथमहङ्कारादीनामनु-सन्धानम् १ यद्वृत्त्यविच्छन्नचैतन्येन यत् प्रकाशते, तद्वृत्त्या तद्गोचरसंस्काराधानमित्येव नियम इति। यथा इदमंशाविच्छन्नचैतन्यस्थाऽविद्या रजताकारेण विवर्त्तते एवमिद-मंशविषयवृत्तिज्ञानाविच्छन्नचैतन्यस्थाऽविद्या रजतज्ञानाभाक्षकारेण विवर्त्तते, न त्विदमंश-वृत्तिवद् अनध्यस्तं रजतज्ञानमस्ति।

ननु सर्वपदार्थानां साक्षिप्रसादादेव प्रकाशोपपत्तेः कि वृत्या १ घटादिविषयक-संस्काराधानाद्युपपत्तये तदपेक्षणेऽपि तिन्निर्गमाम्युपगमो व्यर्थः, परोक्षस्थल इवानिर्गतवृत्त्यव-च्छिन्नसाक्षिणेव घटादेरपि प्रकाशोपपत्तेः । अलाऽऽहुः—वृत्तिनिर्गमनानम्युपगमे ज्ञाना ज्ञानयोर्विरोधप्रयोजकं किमिति दुर्निरूपमेव, परोक्षज्ञानेनापि विषयगताज्ञाननिवृत्तिप्रसङ्गात् । तस्माज्ज्ञानाज्ञानविरोधनिर्वाहाय वृत्तिनिर्गमो वक्तव्य इति । आवरणामिमवार्थे वृत्ति-निर्गमानपेक्षायामपि चिदुपरागार्थे प्रमातृचैतन्यस्य विषयप्रकाशकब्रह्मचैतन्यामेदामिव्यक्त्यर्थे वा तदपेक्षा । अथ किंप्रमाणकोऽयं जीवब्रह्मणोरमेदः यो वृत्त्याऽभिव्यज्यते १ वेदान्त-प्रमाणक इति । सर्वेऽपि वेदान्ता उपक्रमोपसंहारैकरूप्यादितात्पर्यलिङ्गैर्विमृश्यमाना प्रत्यगभिन्ने ब्रह्मण्यद्वितीये समन्वयन्तीति ।

### (२) वेदान्तवाक्यानां प्रमाणान्तराविरोधः

अथ कथमद्वितीये ब्रह्मणि वेदान्तानां समन्वयः, प्रत्यक्षादिविरोधादिति चेत्, न ; आरम्भणाधिकरणोदाहृतश्रुतियुक्तिभिः प्रत्यक्षाद्यधिगम्यस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मविवर्त्तत्या मिथ्यात्वावगमात् । अत एव प्रत्यक्षेण तावत् अद्वैतश्रुतेरवाधः । श्रतिस्तु प्रत्यक्षाद् वलीयसीति श्रुत्युपजीव्यत्वेन प्रत्यक्षस्य तेन श्रुतेवीधराङ्केव नास्ति । ब्रह्मसत्तैवैका प्रपञ्च प्रातिभासिके च भारते, प्रतिविम्बस्यासत्यत्वात्। एवं स्वप्नाध्यासस्यापि मूलाज्ञानकार्यतया अविद्यातिरिक्तनिद्रादिदोषजन्यतयैव प्रातिभासिकत्वमिति । प्रबोधकाले स्वप्नप्रपञ्चस्य सक्ष्मावस्थापत्तिरूपनाशे सत्यपि बाधरूपा निवृत्तिर्वहाशानैकसाध्या इति स्वामपदार्थाधिष्ठानं ब्रह्मैवेति बोध्यम् । ननु शुक्तिरजताध्यासे चाक्षुपत्वानुभवः साक्षाद्वाऽधिष्ठानज्ञानद्वारा तदपेक्षणाद् वा समर्थ्यते, स्वाप्नगजादिचाक्षुपत्वानुभवः कथं समर्थनीय इति ? सर्वथाऽपि स्वप्ने चक्षुरादिन्यापारासम्भवात् स्वाप्नगजादौ चाक्षुपत्वाद्यनुभवो भ्रम एवेति स्वाप्न-पदार्थानुभवप्रकारः । ननु कृत्स्नस्य जाप्रत्प्रपञ्चस्य कल्पितत्वोपगमे कस्तस्य कल्पकः, निरुपाधिरात्मा वा, अविद्योपहितो वा १ अत केचिदाहुः—पूर्वपूर्वकित्पताविद्योप-हित उत्तरोत्तराविद्याकल्पकः ; अन्ये तु वस्तुतोऽनाद्येवाविद्याऽऽदि । अध्यारोपापवादाभ्यां निष्प्रपञ्चब्रह्मप्रतिपत्तिभवतीति तत्प्रतिपत्त्युपायतया श्रुतिषु सृष्टिप्रलयोपन्यासः, न तात् पर्येणेति भाष्यायुद्घोषः । तथाच कल्पतरः--

''परैरुद्भावितो दोष उद्धर्त्तव्यः स्वदर्शने । इति शिक्षार्थमलत्यचिन्तां तत्नाकरोन्मुनिः" ॥

मिथ्याप्दार्थस्याप्यर्थिक्रयाकारित्वसुपपद्यते, स्वप्नाद्विवत् । मिथ्यात्वस्य मिथ्यात्वेऽपि प्रपञ्चमिथ्यात्वं न व्याह्न्यते । वियदादिप्रपञ्चसमानस्वभावं मिथ्यात्वम् । तच्च धर्मिणः सत्यत्वप्रतिक्षेपकम् । ब्रह्मणः सप्रपञ्चत्वं न धर्मसमसत्ताकमिति न निष्प्रपञ्चत्वप्रतिक्षेपकम् । ब्रह्मणः सप्रपञ्चत्वं तु ब्रह्मसाक्षात्कारनिवर्त्त्यमिति न निष्प्रपञ्चत्वप्रतिकम् ।

ननु मा भूदचेतनैर्ब्रह्मणः सद्वितीयत्वं सुखादिवैचित्र्यसिद्धपरस्परभेदैर्जीवैस्तु तद् दुर्वारमिति चेन्न ; उपाधिमेदादेव तद्वैचित्र्यसम्भवात् । ननु उपाधिभेदेऽपि तदमेदानपायात् कयं व्यवस्था ! सिध्यत्येवान्तःकरणोपाधिभेदेन सुखदुःखादिव्यवस्था । कस्तिर्हि भोगासाङ्कर्यप्रयोजकोपाधिभेद इति ! भोगायतनभेद एवेति केचित् ; देहमेद इत्यपरे, लिङ्कमेद इत्यन्ये, अविद्याभेद इति चापरे आहुः । उपाधिभेदेऽपि सुखाद्यनुसन्धानसाङ्कर्यापत्तिः, कणभुगादिरीत्या आत्मभेदवादेऽपि व्यवस्थानुपपत्तिरिति तुल्यमेव दर्शनम् ।
उक्तदोषः अणुनानात्मवादेऽपि अतिदिश्यते, जीवानाम् अणुत्वे कदाचित् सर्वाङ्गीणसुखोद्यस्य करशिरश्चरणाचिष्ठानस्य चानुपपत्तेः । तस्मादनृतौपाधिकजीवभेदेन द्वैतप्रसत्त्यभाव इति न वेदान्तानामद्वैते ब्रह्मणि विद्येकप्राप्ये समन्वयस्य कश्चिद् विरोध इति ।

# (३) ब्रह्मविद्यासाधनम्

ननु कथं विद्ययेव ब्रह्मप्राप्तिः, यावता कर्मणामि तत्प्राप्तिहेतुःवं स्मर्यते ? सर्यम्, ब्रह्मावाष्तौ परम्परया कर्मापेक्षामात्रपरा तादृशी स्मृतिरिति । क तर्हि कर्मणामुपयोगः ? विद्यासम्पादनद्वारा ब्रह्मावाप्त्युपायभृतायां विविदिषायामुपयोग इति । आश्रमधर्मन्यतिरिक्तानामप्यिति विद्योपयोगः । लैवर्णिकस्य अर्थकर्मविद्याधिकारः, शूद्रस्य विद्यार्थकर्माधिकाराभावात् । सन्नयासस्य च विद्योपयोगित्वं श्रुतिन्यायसिद्धम् । तल केषाञ्चिन्मते ब्राह्मणस्येव सन्नयासे अधिकारः, केषाञ्चिच क्षित्रयवैदययोरि । वस्तुतस्तु भाष्योक्तन्यायेन शूद्रवदमितिषिद्धयोस्तयोविधुरादीनामिव देहान्तरे विद्याप्रापकेणामुख्याधिकारमात्रेण श्रवणाद्यनुमितिरिते । अमुख्याधिकारिकृतश्रवणादेर्जन्मान्तरीय-विद्योपयोगित्वमस्तीति मन्तव्यम् । श्रवणादेरेव ज्ञानसाधनत्वे निरूढेऽपि श्रवणादि-विद्योपयोगित्वमस्तीरि तत्साधनत्विमिति विद्योपयोगियोगमार्गः ।

ननु ब्रह्मसाक्षात्कारे किं करणम् ? केचिदाहुः, प्रत्ययाभ्यासरूपं प्रसंख्यानमेव । अन्ये तु मन एव ब्रह्मसाक्षात्कारे करणम् इत्याहुः । वस्तुतस्तु निदिध्यासनसाहित्येन शब्दस्याप्यपरोक्षश्चानजनकत्वं युक्तमिति ।

यथा कतकरजः सिललेन संयुज्य पूर्वयुक्तरजोऽन्तरिवरलेषं जनयत् स्विवरलेषमि जनयित, तथात्मन्यध्यस्यमानं ब्रह्मज्ञानं पूर्वाध्यस्तसर्वप्रपश्चं निवर्त्तयद् आत्मानमि निवर्त्तयतीति केचित्। केचित्तु वृत्तिरूपं ब्रह्मज्ञानं नाज्ञानतन्मूलप्रपञ्चनिवर्द्दकम्, किन्तु, तदारूढचैतन्यप्रकाशस्तिवर्त्तकः। वस्तुतस्तु ब्रह्मज्ञानमज्ञानस्यैव निवर्त्तकम्। प्रपञ्चस्य तूपादाननाशास्त्राश्च इति प्रपञ्चान्तर्गतस्य ब्रह्मज्ञानस्यापि तत एव नाश इति सर्वनवदातम्।

# (४) ब्रह्मविद्याफलम्

अथ कोऽयमविद्यालेशः, यदनुवृत्त्या जीवन्मुक्तिरिति ? आवरणविक्षेपशक्तिमत्या मूलाविद्यायाः प्रारब्धकर्मवर्त्तमानदेहाद्यनुवृत्तिप्रयोजको विक्षेपशक्त्यंश इति केचित् ; अविद्यासंस्कार इत्यन्ये ; दग्धपटन्यायेनानुवृत्ता मूलाविद्येवेत्यपरे । वस्तुतस्तु कृतनिदि-ध्यासनस्य ब्रह्मसाक्षात्कारोदयमात्रेण सविलासवासनाऽविद्यानिवृत्तिरविद्यालेश इति ।

अथ केयमविद्यानिवृत्तिः ? केचिदाहुर्बह्मैवाविद्यानिवृत्तिः ; केचिदाहुरात्मान्यैवा-विद्यानिवृत्तिः । वस्तुतस्तु अविद्यावत् तन्निवृत्तिरिष अनिर्वाच्यैव ।

नह्यविद्यानिष्टृत्तिः स्वयमेव पुरुषार्थं इति तस्या ज्ञानसाध्यत्वमुपेयते, तस्याः सुखदुःखाभावेतरत्वात् ; किन्त्वखण्डानन्दावरकसंसारदुःखहेत्वविद्योच्छेदे अखण्डानन्द-स्फुरणम्, संसारदुःखोच्छेदश्च भवतीति तदुपयोगितया तस्यास्तत्त्वज्ञानसाध्यत्वमुपेयते। दुःखाभावोऽपि मुक्तौ न स्वतः पुरुषार्थः सुखस्यैव स्वतः पुरुषार्थत्वम्। तस्सादनविच्छन्ना-नन्दप्राप्तिरेव स्वतः पुरुषार्थः।

अथ स्वरूपानन्दरूपमोक्षस्य प्राप्यत्वमप्राप्यत्वं वा ? तत्र औपचारिकी तस्य प्राप्तव्यता इति केचित् ; अन्ये तु मुख्यमेव तस्य प्राप्यत्वम्, अपरे तु निरितशयमुखा-परोक्ष्यस्य पुरुषार्थस्य विद्याप्राप्यत्वम् इत्याहुः । वस्तुतस्तु अज्ञाननिवृत्तौ चिदानन्दमेद-प्रविल्यात्तदापरोक्ष्यमिति तस्य विद्यासाध्यत्वमिति ।

अथ विद्योदये सित उपाधिविलयादपेतजीवभावस्य किमीश्वरभावापत्तिर्भवति, उत ग्रुद्धचैतन्यमात्ररूपेणावस्थानम् ? उच्यते— एकजीववादे तदेकाज्ञानकित्प्तस्य जीवेश्वरिवमागादिकृत्स्त्रमेदप्रपञ्चस्य तिद्विद्योदये विलयान्निर्वशेषचैतन्यरूपेणवावस्थान मिति । जीव इव ईश्वरोऽपि प्रतिविम्बविशेष इति पक्षे मुक्तस्य विम्बभूतग्रुद्धचैतन्यरूपेणवावस्थानम् इति । प्रतिविम्बो जीवः, विम्बस्थानीय ईश्वरः, उभयानुस्यूतं ग्रुद्धचैतन्य-मिति पक्षे तु मुक्तस्य यावत्सर्वमुक्ति सर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वसर्वेश्वरत्वसत्यकामत्वादिगुण-परमेश्वरभावापत्तिरिष्यत इति शम्।

# Table of Contents

|       |                                   |          |                 |     | Page.                  |
|-------|-----------------------------------|----------|-----------------|-----|------------------------|
| I.    | Preface.                          | •••      | •••             | ••• | 1-4                    |
| II.   | Sanskrit Introduc                 | tion     | •••             | ••• | 1-5                    |
| III.  | English Introduct                 | tion     |                 | ••• | vii—liv                |
| IV.   | Note on the man                   | uscripts | •••             | ••• | lv                     |
| v.    | Er <b>r</b> ata                   |          | •••             | ••• | lvi                    |
| VI.   | Authorities consu                 | lted     | •••             | ••• | lvii—lix               |
| VII.  | Abbreviations.                    | •••      | •••             |     | lx                     |
| VIII. | Contents of the te                | ext      |                 | ••• | 1                      |
| IX.   | Index of Subjects                 | •••      | •••             | ••• | ı—8                    |
| X.    | Index of Slokas                   |          | •••             | ••• | 14                     |
| XI.   | Sanskrit Text with                | n commer | ntary and notes | ••• | 1-135                  |
| XII.  | English notes                     | •••      | •••             | ••• | 139—159                |
| XIII. | Index of words                    | •••      | •••             | ••• | 161—165                |
| XIV.  | Index of books and commentary and |          |                 |     | ginal text.<br>167—169 |
| XV.   | Index of quotation                | ns       | •••             | ••• | 170-174                |

# INTRODUCTION

### INTRODUCTION

### Indian Monism

General observations—prefatory note (benedictory or invocatory prayer)—the inquiry into the injunction on the hearing of the self—Brahman, defined; as the cause of the universe—the nature of the cause attributed to Brahman—the nature of the cause attributed to māyā—the characteristics of God and individual soul and of māyā and avidyā—the unity and plurality of individual soul, discussed—Brahman, as creator of the universe—Brahman as an omniscient Being—the use of the functions of the internal organs—the relation between the functions and the objects—the nature of the manifestation of identity between the functions and the Cit—the nature of the removing of the veil i. e., of the power of concealment of avidyā—the characteristics of Sākṣin or Pure Intelligence—Sākṣin, not veiled or concealed by ignorance—the Bliss of Sākṣin, not covered over—the recollection of ahaṃkāra (ego) etc.—false imputation or superimposition with its cause—the utility of the external projection of the function (vrtti)—conclusion.

# INTRODUCTION

The word Vedānta, literally means 'the end of the Veda' The last of the six principal  $Dar \hat{s}anas$  or systems of orthodox Hindu Philosophy is called Vedānta because it teaches the ultimate aim and scope of the Veda or because it is based on the Upaniṣads which come at the end of the Veda. This system of Philosophy is also called Uttara-Mīmāṃsā, because it is full of discussions about the meanings of certain texts of the Upaniṣads which form the Uttara-khaṇḍa of the Veda. It is sometimes regarded as a sequel to Jaimini's Pūrva-Mīmāṃsā, but it is practically quite an independent system. Along with various other theories, it specially teaches the well-known Monistic world-view (Weltanschaung) called advaitavāda, according to which the whole world is derived from one eternal Principle, Brahman or the Supreme Spirit, in which it has its being and into which it returns ultimately.

Brahman (from brmh to grow, to increase), literally means the Great, the Absolute; It is all-inclusive, there is nothing which is not It. It is the Supreme Being, which is both the efficient (minitta) and the material ( $mp\bar{a}d\bar{a}na$ ) cause ( $k\bar{a}rana$ ) of the universe of phenomena, the all-pervading Soul and Spirit of the universe, the essence from which all created things are produced and into which they are absorbed. Brahman is the Absolute Reality, consisting of Being<sup>1</sup>, Thought and Bliss ( $Saccid\bar{a}nanda$ ). Anything phenomenal cannot constitute the nature of Brahman. Brahman is absolute and perfect in Its nature, without change, process or progress, whatsoever.

"Brahma does not undergo any mutation in time, hence it is...absolute Being or Reality<sup>2</sup>".

<sup>1. &#</sup>x27;Astītyevopalabdhavyaḥ'—Kaṭha. vi. 13. Cf. 'Prakṛtaitāvattvaṃ hi pratiṣedhati tato bravīti ca bhūyaḥ'—Brahmasūtra, III. 2. 22.

<sup>2</sup> Sree-Gopal Basumallick Fellowship Lectures, P. 8, K. Śāstrī,

Advaita Vedānta does not reduce Brahman to a negation or non-entity but makes It Saccidanandas in essence and the cause of the production, continued existence and dissolution of the world. The Supreme Being Brahman is beginningless, partless and endless. It cannot, therefore, be said that a part of Brahman is manifested in the form of this universe. The statement given in the Sruti about the creation, protection and destruction of the world is not with a view to show Brahman as assuming parts or as an aggregate of name and form (nama-rūpa) but to strengthen the idea of unity of the world with Brahman. The spark before it came out of fire, was nothing but fire; after it comes out of fire, it is the same with the fire, and so is the world in relation to Brahman. The differences of 'nāma-rūpa' are not something existing outside of Brahman. Brahman includes 'nāma-rūpa', does not exclude them<sup>5</sup>.

According to modern Science the *Potential* is evolved into the *Kinetic* energy but the Absolute Brahman is never reduced to the created elements in and through all this creation. It is still the same  $(K\bar{u}tastha)$  although It manifests Itself in various forms of illusion and deception.

God ( $\bar{I}svara$ ) is conceived as something different from Brahman. God is the cause of all modifications ( $vik\bar{a}ras$ ). God is Brahman as qualified by  $M\bar{a}y\bar{a}$ , and, therefore, He is not

<sup>3, &#</sup>x27;Sattālakṣaṇaḥ svabhāva ākāṣādiṣu anuvartamāno dṛṣyate'
—Br. Bh. Cf. 'Dṛṣyate tu'—Brahmasūtra, II. 1. 6.

<sup>&#</sup>x27;Cinmātrā'nugamāt...citsvarūpatā'—Br. Bh. II. 4. 7.

<sup>&#</sup>x27;Anandena vyavrttavisayabuddhigamya anando'nugantum sakyate'
—Tai. Bh. II. 7.

<sup>4. &#</sup>x27;Yato vā imāni bhūtāni jāyante...jīvanti...abhisamvikanti...tad brahma'—Tai. iii. 1.

<sup>5. &#</sup>x27;Na brahmaṇaḥ param vastvantaramastīti...'—Br. Bh. Cf. 'Tathānyapratiṣedhāt'; 'Anena sarvagatatvam...'—Brahmasūtra, III. 2. 36-37.

<sup>6. &#</sup>x27;Sarvakāraņatvāt tu vikāradharmairapi visistaņ paramesvaraņ' —Br. Bh. Çf. 'Antastaddharmopadesāt'—Brahmasūtra, I. 1. 20.

something other than Brahman Itself. He is immanent in the world, but still He is something  $more^a$ . Although He is the cause (including what is called material cause) of the world of  $n\bar{a}ma-r\bar{u}pa$  He does not thereby become restricted or entirely reduced to the effects created. He has a transcendental character which remains unaffected by these.

It should be carefully noted in this connection that there cannot be two or more Tsvaras'; if there were, the world could not get on as it does. When one 'Tsvara' desires to create, another may desire to destroy: who knows that all the different 'Tsvaras' would be of one mind, as they would all be independent of one another? This possibility is quite forgotten by people under the influence of 'Avidyā'—Nescience.

The seed of the world of differences is called 'Māyā' in the A d v a i t a school of V e dān t a Philosophy. 'Māyā' is generally defined as an unreality, the illusion by virtue of which one considers the unreal universe as really existent and as distinct from the Supreme Spirit. 'Māyā' is also stated to be the undeveloped prior state of the world which is indefinable because it can neither be declared to be identical with nor different from Brahman and is dependent on 'Iśvara' (God)'.

The 'unmanifested' (asat or avyākṛta) refers to the indescribable force of 'Māyā' inherent in Brahman which transcends all modifications. Before the creation the world was in the 'unmanifested' (avyākṛta) condition. After creation it became manifest in two ways, viz., name and form. That inexplicable force which is inherent in Brahman and which is otherwise known as 'Māyā' is here indicated by the term avyākṛta. The force of 'Māyā', that

 <sup>7. &#</sup>x27;Vivikţasvarūpānabhivyaktyā taduparaktasvarūpatvam strīmayo jālma itivat'—Br. Bh., Cf. 'Nātmā'sruternityatvācca tābhyaḥ' —Brahmasūtra, II. 3, 17.

<sup>8. &#</sup>x27;Sarvātmakatvāt...tadvān...kiňca tato'py adhikataram...bhavati'
—Tai.Bh. i. 6.

<sup>9. &#</sup>x27;Avyaktā hi sā māyā...jagataḥ prāgavasthā parameśvarādhīnā' —Br.Bh. Cf. 'Tadadhīnatvād arthavat'—Brahmasūtra, I. 4. 3.

resides in Brahman which is Itself unsusceptible of change, constitutes the *prakrti* or the material cause of the universe. He who wields this force is known as 'Maheśvara' (God).

Cf. 'Acintyaśaktir māyaiṣā brahmany avyākṛtābhidā, avikriya-brahmaniṣṭhā'—Pañcadaśi, xiii. 65-66.

Asat, non-Being means the yet unmanifested cause which will be manifested in the world, and not mere non-existence; otherwise, we have to conceive existence coming out of non-existence, which is absurd. The Śruti says, 'How can existence come out of non-existence'?—Chānd. 6. The Sat, manifested and the Asat, unmanifested form the upādhis, limiting adjuncts of the Akṣara, Imperishable Brahman; as such, It is spoken of as both the Sat and the Asat. In reality, however, the Imperishable transcends the Sat and the Asat.

Cf. 'Tvam aligaram sadasat tatparam yat'—Gitā, xi. 37. But, 'Māyā' can neither be called Being (Sat) in the sense of 'positive existence' as it has no reality apart from Brahman which is behind it and not affected by it, nor can it be called non-Being (Asat) in the sense of 'total negation of existence', as it is not a non-entity, for, the world cannot emanate from a sheer non-existence (abhāva or asat).

In the Advaita Vedānta, 'Prāṇa' also, in the potential or unmanifested stage, is known by the term  $avy\bar{a}krta$ —

Avyākṛta eva prāṇaḥ suṣupte pralaye ca...prāṇaśabdatvam avyākṛtasya, Māṇḍūkya-kārikā. Bh. 1. 2.

'Prāṇa' is a sort of energy, so it must have something for its substratum ('āṣraya', 'adhiṣṭhāna') as it cannot exist and operate independently. This substratum is no other than Brahman Itself. It is the 'Prāṇa' which, without forfeiting its own nature, divides itself into the three main forms of manifestation, present everywhere in the world, namely, varieties of names, forms and acts¹o.

<sup>10. &#</sup>x27;Nāma rūpam karmeti...adhyātmādhidaivatādhibhūta-bhāvena ---Br.Bh. I. 6. 3.

The 'Prāṇa' is not an independent Principle, it is an instrument which the Self employs for the realisation of all its Purposes or Ends (artha) as a minister is employed by a king.<sup>11</sup>

A distinction is generally drawn between the characteristics of the Intelligent Self (cetana) and the non-intelligent (acetana) elements of nature. The Intelligent Principle exists for itself (svārtha), it is self-sufficient (svatah-siddha) and does not depend on anything else for its existence. The non-intelligent material elements of nature, on the other hand, exist and work for something else (parārtha), that is to say, they exist and work for the purpose (end) of something other than these elements. Non-intelligent blind energy is incapable of producing order and adaptation<sup>12</sup>. For this very reason, it is supposed that the natural world is adapted to the ends of the Spirit. "An idea busy in the world, but present to no subject is a contradiction" as Martineau observes. Thus, there is no dualism between matter and mind, both are aspects of one and the same Reality which has taken a number of forms in the world.

Each of the objects of the world is finite and it arises from its  $negative\ relation$  to others.

"A finite is that which has a limit. If something is limited, it follows that beyond the limit there is another something. Hence to be finite means to be limited by something else and so on. In their distinction from each other, things are limited and hence many"—Plato.

Limit always involves negation. The idea of the 'cow' negates or excludes the idea of the 'horse'. Thus, one finite object negates another finite object. There are, therefore, series of finite objects—the many.

Herbert Spencer's statement that "we know only the manifestations, but what is manifested is unknown and unknowable

<sup>11. &#</sup>x27;Prāņo rājamantrivat jīvasya sarvārthatvena upakaraņabhūto na svatantraḥ'—Br.Bh. Cf. 'Cakṣurādivat tu tatsahaśiṣṭyādibhyaḥ' —Brahmasūtra, II. 4.10.

<sup>12. &#</sup>x27;Racanānupapattesca nānumānam'—Brahmasūtra, II. 2.1.

<sup>13. &#</sup>x27;Gotvabuddhir asvatvād vinivartate'—Tai.Bh. II. 1.

to us" is quite opposed to the  $A d v a i t a V e d \bar{a} n t a$  theory. It is the manifestations that throw light upon what is manifested. For, the  $A d v a i t a V e d \bar{a} n t a$  identifies the Brahman (= the Reality at the back of all phenomena) with the Self and the Self is the One Reality of which we are more certain than of anything else.

The charge of Pantheism\* is levelled at the Advaita  $Ved\bar{a}$  nta theory by some of its modern critics and interpreters. Thus, we have :

"The later doctrine of Śańkara may be named Pantheism—strange as its Pantheism is—for it says that Brahma is all, because all but Brahma is false"—Indian Theism;

"In the Pantheism of the Vedānta doctrine the finite is lost in the Infinite"—Dr. Flint's Antitheistic Theories, p. 349;

"Even the distinction of worshipper and worshipped...dwindles and fades, till the Hindu thinker...recognised that he was one with the All, with Brahma. The very appearance of difference is explained away; it is the product of illusion (Māyā)...The Vedānta...is a strict Pantheism"—Dr. Galloway, the Philosophy of Religion, p. 3.

But, it should be noted that the Monistic Theory<sup>14</sup> of the Vedānta represented by ŚrīŚańkarācārya is not what is called Pantheism. The nearest approach to Śańkara's theory is acosmism and monism. If we are permitted to use a new term, we will call it Brahmapanism. Acosmism is 'the denial of a cosmos as a real existence or as other than an idealistic creation of the divine nature in which the world has its being'. Monism is 'the doctrine that there is but one organic being or all-inclusive reality'. But, as all (phenomenon) has come out of Brahman, so also Brahman stands

<sup>\*</sup> Pantheism is 'the doctrine that the universe, taken or conceived of as a whole, is God; the doctrine that there is no God but the combined forces and laws which are manifested in the existing universe. It contrasts with: atheism, deism, theism, acosmism, cosmotheism, monism'.

<sup>14. &#</sup>x27;Na hy ekasya brahmanah parinamadharmavattvam tadrahitatvanca sakyam pratipattum; na hi kutasthasya brahmano'nekadharmasrayatvam sambhavati'—Br. Bh. Cf. 'Tadananyatvamarambhanasabdadibhyah'.

beyond all (phenomenon) distinguished from it<sup>18</sup>. Brahman is the sustaining ground of names and forms (nāma-rūpas) or of matter and mind and their phenomena, which, if removed from behind them, leaves all these without any reality.

'Māyāvāda' (the Doctrine of Illusion) is not the creation of the fertile brain of Śankarācārya; it has sanctions in the older Upaniṣads which propound that 'Māyā' is the Prakṛti, world-seed and 'Māyin' is 'Iśvara' (God)'. Of course, 'What does seem clear is that Bādarāyaṇa was not a believer in the illusion doctrine of Śankara's school, that

- 15. (i) 'Yathaiva hi brahmano jagadutpattih śrūyate, evam vikāravyatirekenāpi brahmano'vasthānam śrūyate'—Br. Bh. Cf. 'Śrutes tu śabdamūlatvāt'—Brahmasūtra, II. 1. 27.
- (ii) 'Višistašaktimattvapradaršanam višesapratisedhas ca iti vipratisiddhah'.—Gītā.Bh. xiii. 12.
- (iii) 'Katham ekasya atmana asanayadyatītatvam tadvattvam ca iti viruddhadharmasamavayitvam iti'—Br.Bh. iii. 5. 1.
- (iv) 'Na hi ekam vastu paramarthatah kartradivisesavat, tatsunyam ca ity ubhayatha drastum sakyate'—Tai. Bh. i. 12.

It should be carefully noted in this connexion that according to Pantheism the relation of God and the world is one of whole and parts, i.e., noumenon has no independent existence, it is merely a sum-total of phenomena. According to Sankara's  $a dv a i t a v \bar{u} da$ , on the other hand, it is noumenon alone that has a really independent existence. Noumenon is not resolved into but manifested as phenomena. Brahman set apart, as it were, some power from It and made that power somewhat i.e., apparently independent. The power itself is not Brahman as some hold it to be, cutting it down from its source (Brahman). This power, with its source as Brahman has not evolved but manifested itself in the form of the universe. Hence, the remark—

'India has always been recognised as so determinately pantheistic in its religious thoughts that Indian Theism will seem to many an unnatural collocation of words. There are some who will maintain that whatever can be so described is really foreign to the Indian spirit' (Indian Theism)—is either based on misconception or altogether unfounded.

16. 'Māyān tu prakṛtim vidyān māyinan tu maheśvaram / tasyāvayavabhūtais tu vyāptam sarvam idam jagat' //

-Svet. iv. to

he held that individual souls, if derived from the absolute, remained distinct from it and real, and that matter derived also from the absolute had a distinct reality of its own. But this, though probable. cannot be proved because we cannot now recover the verbal explanations which originally accompanied the text, but which were never written down, and so permitted the rise of different interpreta-Of these interpretations the most interesting is that which holds that all reality, as we know it, is a mere illusion. This view is preserved for us in a definite shape in the Gaudapādīya Kārikās, 215 memorial verses written by Gaudapāda, whom tradition makes out to be the teacher of Govinda, teacher of Sankara, and therefore of c. 700 A.D. There is no doubt that this work, of which the first part deals with the short Mandukya Upanisad, is strongly influenced by the nihilistic school of Buddhism. It shares with it a rich store of metaphors and similes, designed to make plausible the doctrine of illusion, such as the phenomena of dreams, the Fata Morgana, the rope mistaken in the dark for a stick (snake?), nacre mistaken for silver, the reflection in the mirror. In its last section, the Alātasānti, it adds the brilliant picture of the circle of sparks which a boy makes when he swings a torch without altering the glowing end of the torch, giving a parallel to the manifestation of unreal phenomena from the real absolute. The idea is found in the Buddhist Lankavatara and the Maitrayaniya Upanisad, but we need not accept the theory that in this doctrine of illusion we have a borrowing from the Buddhists. The idea is suggested strongly in certain passages of the Upanisads; it was probably developed by an Aupanisada school, affected the growth of Buddhism, and in turn was affected by the brilliant if rather wasted dialectic of Nāgārjuna. The full defence and exposition of the illusion theory with its insistence on Advaita, absence of any duality, is due to Sankara, who may have been born in 788 and may have died or become a Sannyāsin in 820, and who, at any rate, worked c. A.D. 800.\*\*

<sup>\* &#</sup>x27;History of Sanskrit literature' pp. 475-476, Keith,

The Doctrine of Illusion (Māyāvāda) is not avaidika. In the Rgveda<sup>17</sup> itself we find the germ of 'Mavavada' inasmuch as the dual nature of the gods, the visible material form and another invisible internal form within it, has been clearly brought out showing that the effects can never be separated from, and taken outside of, their causal substance, and that they must always be considered in relation with their underlying cause which finds its realization through them. According to this theory, the effects are to be looked upon as ananya, not distinct from their cause from the pāramārthika stand-point, although from the vyāvahārika stand-point, we take them to be anya, distinct from the cause. Thus, until and unless the Self is realized, the visible universe cannot be ignored which would be a logical consequence of the  $\delta \bar{u} nya - v\bar{a} d\bar{a}$ . Both the subject and the object are aspects of one Truth-one Reality. The finite self is rooted in the Infinite and the Infinite is expressed in both the subject and the object. The true Self is the real cognizer and doer, i.e., active conscious subject. The Absolute Brahman is the synthesis of the subject and the object.

Vedānta does not teach inertia—inactivity, but sādhana—active discipline\*, as the means for the realization of Brahman.

17. 'Kravyādam agnim prahiņomi dūram yamarājyam gacchatu ripravāhah / Ihaivāyam itaro jātavedā devebhyo havyam vahatu prajānan' //

devebbyo havyam vahatu prajanan' //
—Rk. x. 16. 9.

['I do not want the material visible form of the fire, the form that is devouring the dead body; let this form be removed from me. But within this material visible fire, there is another fire that knows everything born in the world and conveys oblations to the gods.']

Here, the fire kindled on the cremation ground ('smasanagni') is addressed: it has within the material visible form another invisible internal form which is its real nature, wanted by the seer.

[ Vide, also K. Śāstrī, Sree-Gopal Basu-Mallick Fellowship Lectures. ]

\* 'None can attain the actionless state (naiskarmya) by cessation from action; nor by cessation merely doth he attain perfection'.

(Bhagavad-Gita, iii. 4.)

When true knowledge arises, the 'avidyā' under whose influence the objects of the world appeared as different from the Supreme Unity vanishes and with it the very idea of separateness (anyatva-bodha) disappears: this is jīvanmukti—Emancipation.

The Ideal Good (ananda) which is revealing and working in the worldly objects, of which they are but imperfect manifestations, is the highest End of human pursuit. The lower and higher objects are, therefore, only the proximate ends and these can be made to be embraced in the Highest Good. "The continuously changing elements of the world are moving to realise a Divine Purpose or End. The realisation of Brahma is the paryanta—the final goal where all desires find their fulfilment."

'The determination of the nature of the Real is the quest of all Philosophy. A thing which never remains the same for any given period is unreal, and the Real, on the other hand, is always the same. The whole of the phenomenal world, therefore, must be unreal because in it no one state endures for even an infinitesimal division of time. And that which takes note of this incessant change, and is, therefore, itself changeless—the Atman—Consciousness, is the Real<sup>19</sup>.'

Cf. 'Nāsato vidyate bhāvo nābhāvo vidyate satah / ubhayor api drsto'ntastvanayostattvadarsibhih' //
--Gītā, ii. 16.

'Faith and love are the guiding principles that lead to Final Emancipation, by which alone can one see Lord Śrikṛṣṇa (the Supreme Spirit), in His Universal Sovereign Form in full, even in this world of men. Study, gifts, rituals and penances are enjoined with the worldly men in order that they may be faithful and loving towards the Supreme Entity but without faith and love they are all worthless, so to speak\*\*o.'

<sup>18.</sup> K. Sāstrī's Advaita Philosophy, PP. 187-188.

<sup>19.</sup> Intro. Gita, p. v, N. Vedantatirtha.

<sup>20.</sup> Bhagavad-Gita, P. 108, N. Vedantatirtha.

With the foregoing general observations we proceed to give a fuller account of Indian Monism— $a\ d\ v\ a\ i\ t\ a\ v\ \bar{a}\ d\ a$ , as taught in

the Vedāntasiddhāntasüktimañjarī by Gangādharendra Sarasvatī. The book opens with a prayer, to Ganeśa the God of success. The author next proposes to show the established doctrines set forth in the Siddhāntaleśa after bowing down to the feet of his preceptor.

'The Self (Atman or Brahman) is to be heard, reasoned about and meditated on.' This vedic sentence (Bṛhadāraṇyakopaniṣad, ii. 4. 5.) apparently directs an enquiry about the Self

(li) The inquiry into the injunction on the hearing of the Self (3-13).

(Brahman). Now, the question is: is there any *vidhi* (injunction) here? If so, is it 'apūrva' (originative injunction), 'niyama' (restrictive injunction) or 'parisankhyā' (injunction of exclusive specification)<sup>a</sup>?

The author of the  $Prakat\bar{a}rtha$  says that there is an originative injunction here because of one's having no previous

<sup>1.</sup> It is customary with Sanskrit writers to introduce their works with a benediction or salutation, maingala as it is called. It is, they say, necessary for the removal of obstacles and the safe completion of the work undertaken. In this connexion may be studied the interesting discussion about the necessity and efficacy of maingala in the Mangalavada of the Tattvacintamani.

<sup>2.</sup> The Siddhāntaleśasangraha or Sāstrasiddhāntaleśasangraha) is a standard work on Advaita-Vedānta by Apyayadīkṣita (A.D. 1587—1660), published several times with the commentary called Kṛṣṇālaṅkāra of Kṛṣṇānandatīrtha.

<sup>3.</sup> The vedic injunctions are of three kinds, namely: (i) the originative injunction (apūrva-vidhi), (ii) the restrictive injunction (niyama-vidhi) and (iii) the injunction of exclusive specification (parisankhyū-vidhi). An originative, new, absolute or authoritative injunction is one that enjoins something which is not known from any other source. A restrictive injunction is one that restricts something to one out of several possible alternatives to the exclusion of all others. An injunction of exclusive specification is that

knowledge of any means to the intuitive perception of the Absolute Brahman which is not perceivable by any secular means. Svargakāmo yajeta i. e., 'He who is desirous of heaven shall sacrifice'—this vedic sentence enjoins the performance of a sacrifice with the object of attaining heaven which could not be known by any other means except this injunction. Hence, it is an originative injunction that enjoins what is absolutely unknown. Similarly the vedic sentence 'The Self is to be heard etc.', enjoins the hearing of the Self with the object of attaining Brahma-knowledge. That Bahma-knowledge results from Śravana etc., could not be known by any other means, and as such it falls under what is called an originative injunction, according to the  $P rakat\bar{a}rtha^{2}$ .

where out of two known courses one is specified for choice to exclude the other, or in other words, it is an injunction, the purpose of which is to exclude one of the two alternatives simultaneously known. The difference between a restrictive injunction and an injunction of exclusive specification, both driving at exclusion from others (itaravyāvrtti), lies in the fact that the former is applicable in the case of cutting one's self from the possibility of being neglected by others (avogavyavaccheda), purporting to enjoin an optionally unknown means while the latter, in the case of cutting one's self exclusively from the connection of the other (anyayogavyavaccheda), purporting to prohibit one of the two means at once known.

[ Vide, also Arthasamgraha, Trans. ed. Gokhale. ]

4. The Prakatārtha or Sārīrakabhāṣyaprakaṭārtha referred to in Siddhāntaleśa (with the commentary, called the Prakatārthavivaraṇa, earlier than thirteenth century A.D., referred to in Siddhāntaleśa, preserved in manuscript in the Government Oriental Manuscripts Library, Madras at page 278 of which Rāvaṇa's Bhāṣya on the Vaiśeṣikasūtras is cited) is a commentary on the Brahmasūtra-Sānkara-Bhāṣya which, so far as our information goes, is preserved in manuscript at Tekka Maṭha. Its author's name is not yet known. Ānandagiri (Janārdana) has written his Vedānta-Tattvāloka (MSS. Dec. Col. No. 762 of 1891—95, dated A.D. 1434; Ben. Queen's Col. Vedānta No. 253) on the basis of this:—

Śārīrakamahābhāsyaprakaļārthanibandhanam | Janārdano nirīksyemam tattvālokam vinirmame ||

(Dec. Col. MS. p. 26 a)

The followers of the Vivarana maintain that it is a restrictive injunction as by this injunction it is not meant to show that the hearing of the Self is the means to the realization of the Absolute Brahman, since that is already established by the Sruti (Br. iii, 4, 1), but it is a reënforcing rule that restricts the choice of means to the hearing of the Self-to the exclusion of all other possible alternatives, such as the hearing of the dualistic scriptures, the discussion of vedantic problems independently of the preceptor and the like which might be adopted through ignorance for attaining Brahma-knowledge. Even without any injunction it is a well-known fact that hearing (śravana), involving in itself discussion of vedantic problems, leads to self-knowledge as an inquiry is known from common experience to be the means of ascertaining the nature of a subject of discourse, and here the subject of discourse (śravana-visaya) is self or Brahman. 'He threshes corn' -by this injunction it is not meant to teach that one has to thresh corn for the purpose of unhusking it; since that is already established by positive and negative examples. For, the unhusking of the corn can be effected in various ways: one may leave off threshing and adopt some other way such as removing the husk of each single grain by the nails of the fingers. Since in that case threshing would not be resorted to, this injunction simply

It is quoted in Anandagiri's (Anandajñāna's) commentaries on Sankara's works Tai. Bhā. (p. 31, Anandā. Ed.), Ka. Bhā. (p. 119), Mu. Bhā. (p. 32) and Kenavūkya-vivarana-vyākhyā (p. 22). It is also referred to in Śārīrakaratnaprabhū (Ad. 1-4-11) where Amalānanda (A.D. 1247—60) the author of Kalpataru and Śāstradarpana is said to have refuted a certain view of the author of Prakatārtha.

It may be noted in this connection that the name of the author of the commentary called  $Prakat\bar{a}rthavivarana$  which is not yet known may turn out to be  $\bar{A}$  nandagiri as he has based his work T attv $\bar{a}$ loka on  $Prakat\bar{a}rtha$ , very often referred to it and named two of his commentaries ( $Pad\bar{a}rtha-Tattva-nirnava-vivaranam$ ) Vivarana.

[ Vide, also Tarkasamgraha of Anandajñana, Intro, G.O.S. III and Primer of Indian Logic, Intro.]

removes the possibility of neglecting threshing by enjoining it. And so in the restrictive injunction the purport of the sentence is nothing but restriction, which consists in restricting the means to one possible alternative. Similar is the meaning of the vedic sentence—The Self is to be heard etc.', according to the  $Vivarana^{5-6}$ .

A certain school which partly accepts the Vivaraṇa view-point (Vivaraṇa i kadeśin) also leans to a restrictive injunction to explain the nature of the vedic sentence—'the Self is to be heard etc.' It holds that indirect knowledge is derived from words before they are reasoned out and when they are accompanied by reasoning etc., they lead to realization. The fact that the hearing of the Vedānta is the cause of the realization of Brahman is not absolutely unknown clearly shows that the injunction regarding the hearing of the Self must be a restrictive one.

- 'It (Brahman) should be realized by the mind (manas)'—such is the Śruti that is accepted as an authority by others to prove the restrictive character of the injunction regarding the hearing of the Self. They say that the mind and not the word is instrumental to the realization of Brahman and hence the choice is restricted to hearing in reference to an indirect knowledge of the Self\*.
- 5-6. The Vivarana is an already published commentary on Padmapadacarya's Pancapadika by Prakasatma Yati (pupil of Ananyanubhava Svāmi), also published in the CALCUTTA SANSKRIT SERIES, No. 1, with two well known commentaries.
- 7. The Vivaranaikadeśin explains the restrictive character of the injunction regarding the hearing of the Self exactly as the Vivarana only with this difference that the former further limits hearing (śravana) by the clause 'before it has reasoning (manana) etc., as a concurrent agent'. Thus, according to this view, śravana, though resulting in indirect knowledge of the Self, is not a case of apūrva-vidhi; for, even without any injunction it is known that the word is the cause of scriptural knowledge and an inquiry is the root of ascertaining the nature of a subject of discourse.
- 8. According to this view manana and not śravana is said to be really instrumental to self-knowledge. The difference between the above view and this one lies in the fact that the former takes śravana as a necessary

Others, again, maintain that it is a restrictive injunction because 'hearing' is ultimately meant to lead to direct knowledge of the Self as is indicated by the word drastavya. The 'word' of itself has no power to result in direct knowledge which is effected only\* when the word acts as a concurrent agent (sahakārin) to the mind that is instrumental to direct knowledge. Hearing of the Self helps the mind in attaining direct knowledge of It, just as the study of the science of music helps the ears in realizing the seven notes.

The author of the Sanksepaśārīraka maintains that by hearing is meant a thinking consideration of the pros and cons resulting in the establishment of the position that all the vedantic sentences ultimately teach Brahman and the refutation of the conflicting views. It is not a means of knowledge (pramāṇa) and cannot lead to Brahma-knowledge, either direct or indirect, which is effected by some other means of knowledge such as the verbal authority. For, an *injunction* (like 'hearing') is out of place with regard to the knowledge of an already existent (or accomplished) object. Hence the restrictive character of the injunction in the case of hearing of the Self is proved not because it lays down that self-knowledge results from hearing of Upanisadic texts (śravana) alone but because it removes human impediments (such as natural clinging to duality) and previous misconceptions. 'Tavya' in 'drastavya' signifies 'fitness' and the word 'drastavya' in the vedic sentence does not indicate the result of

and manana as an auxiliary means while the latter takes manana as a necessary and śravaṇa as an auxiliary means to the knowledge of the Self.

<sup>\*</sup> This is meant to exclude the study of Sāmkhya etc., as a possible sahakārin.

<sup>9.</sup> A man cannot realize the distinction between the several musical notes by the ears without a knowledge of the science of music, though he can generally enjoy the music without such a knowledge.

The seven notes are: ṣadja, ṛṣabha, gāndhāra, madhyama, pañcama, dhaivata and niṣāda usually known as sā, ṛ, gā, mā, pā, dhā, ni.

hearing (namely, the knowledge of Brahman), but is simply recommendatory (i.e., Brahman is a proper object of 'hearing'). Such is the teaching of the Sankṣepaśārīraka<sup>10-11</sup>.

The followers of the  $V \bar{a} r t i k a$  advocate it in favour of the injunction of exclusive specification as hearing is specified for the realization of Brahman to the exclusion of established courses likely to come upon at intervals, as one willing to know the art of healing resorts to the hearing of the works of Caraka\* but is interrupted, now and then, by some other alternative courses to be excluded. Five five-nailed animals may be eaten'—the injunction involved in this sentence has not the purpose of establishing the eating of five five-nailed animals since that is established by man's natural appetite or inclination; nor does it fall under the domain of the restrictive injunction as the eating of these five species of animals with five nails as well as other species of animals with five nails is simultaneously known and so there is no optionally unknown element here to constitute what is called a restrictive injunction. It is, therefore, an injunction of exclusive specification purporting to exclude the eating of fivenailed animals other than the five particular varieties mentioned. Similarly, the injunction—'the Self is to be heard etc.', purports to exclude or prohibit the study of all other courses than that of the Vedanta for the attainment of Brahma-knowledge. In the absence of such an injunction one engaged in the study of the Vedanta for the attainment of Brahma-knowledge might have, at intervals, taken to some other courses, also known, through natural propensities. Hence the injunction regarding the hearing of the Self' falls under the category of what is called the

<sup>10-11.</sup> The Sanksepaśārīraka is a monograph (already published) on Vedānta, a summary of the *Brahmasūtra-Śānkarabhāsya* and a metrical composition by Sarvajñātmaguru (c. 850), pupil of Sureśvarācārya, pupil of Śankara.

<sup>\*</sup> Caraka (1st century A. D.) is the reputed author of the Caraka-samhita, the most important work on Hindu Medicine,

injunction of exclusive specification ( $parisankhy\bar{a}$ -vidhi) according to the  $V\bar{a}$  r t i k a <sup>12</sup>.

Finally the followers of  $V\bar{a}\,c\,a\,s\,p\,a\,t\,i$  hold the view that the hearing of the Self is but knowledge of self revealed through inspired seers, that is, acquired through the sentences (words) of scripture and its teachers; it is not a matter for logical or rational discussion. It is beyond the scope of any of these injunctions, for knowledge is dependent on an object (visaya) and a means of knowledge (pramāṇa) and an injunction in such a case is as futile as the sharpness of a razor on a piece of stone. Hence, the vedic sentence regarding the realization and hearing etc., of  $\overline{\Lambda}$ tman or Brahman is explanatory (arthavāda) to the injunction\* regarding the study of the Veda and not itself injunctive in any way. Such is the opinion of the  $Bh\bar{a}mat\bar{i}$  of  $V\bar{a}cas-pat\bar{i}$ .

Atman or Brahman is to be realized. Now, what is Brahman? According to the author of the Kaumudī, Brahman, defined: as the cause of the world; or (ii) the cause of sustenance of the world; or (iii) the cause of dissolution of the world. Each of these three (the production, the sustenance and the dissolution) is a sufficing definition of

<sup>12.</sup> The Vārtika is a commentary on Brahmasūtra-Śānkara-Bhāṣya, by Nārāyaṇa Sarasvatī (A.D. 1599—Catalogus Catalogorum) which has been published for the first time in the CALCUTTA SANSKRIT SERIES, No. 1. Is this Vārtika, which holds the above view, on the point, meant here? There are other Vārtikas of Sureśvarācārya on the Bṛhadāraṇyakopaniṣad-bhāṣya, Taittirīyopaniṣad-bhāṣya etc., and the Ślokavārtika and Tantravārtika of Kumārila Bhaţţa on the Mīmāmsāsūtra-bhāṣya.

<sup>\* &#</sup>x27;Svyādhyāyo'dhyetavyah'—Tai.Ar. II. 15. 7; Śat. Br. 11. 5. 6-7.

<sup>13.</sup> Vācas pati is the well-known sall-darsana-līkākri Vācas pati Miśra (A.D. 841, see N. Vedāntatīrtha, Nyāyadarsaner Itihāsa, pp. 231-232) who has written excellent commentaries on the six systems of orthodox Indian Philosophy. Some of his works are: the Bhāmatī and Tattvasamīkṣā (Vedānta), Nyāyavārtikatāt paryatīkā

Brahman. Here Brahman is looked upon as the efficient cause in the act of production or sustenance or as the material cause in the act of dissolution of the phenomenal world (for, it is only in the material cause that the effect merges) and hence in opposition to the view maintained by the  $Kaumud\bar{i}^{i*}$ , in this matter of defining Brahman, others hold that these three (the causes of production, sustenance and dissolution) are not separable from one another, but together constitute the nature of Brahman, as It is both efficient and material cause of this universe of phenomena. Brahman is the efficient cause of the phenomenal universe because it is the manifestation of Brahman, Brahman is its sole producer or author and its only supporter or substratum and one that is a producer and supporter of something produced is called an efficient cause; as, for example, the potter is the efficient cause of an earthen pot that is produced and preserved by him. Brahman is the material cause of the phenomenal universe because it is finally dissolved in Brahman which constitutes its matter. And what constitutes the matter of something produced is called its material cause; as, for example, earth is the material cause of an earthen pot that is finally dissolved in earth.

<sup>(</sup>Nyāya), Tattvakaumudī (Sānkhya), Tattvavaiśāradī (Pātanjala), and Nyāyakanikā (Mimāmsā) etc., etc. He is not to be confounded with (Abhinava) Vācaspati Miśra the reputed author of 'Dvaitanirnaya', 'Nyāyatattvāloka', a short commentary on the Nyāya-sūtra and many other works on Smṛti and Nyāya.

<sup>14.</sup> The Kaumudī (Vedāntakaumudībhāṣyadīpikā) is a commentary on the Brahmasūtra-Śāṅkara-Bhāṣya by Ramādvayā cārya (disciple of Advayānubhava) only the first chapter of which is preserved in manuscript (Catal. No. III. A. 134), in the Asiatic Society of Bengal.

<sup>15.</sup> The instruction given by Varuna to his son Bhrgu who at first derived an indirect knowledge of Brahman, from Its functions of creation, sustenance and absorption (yato vā...jāyante,.....jīvanti.....abhisamvišanti...—Tai. iii.1) was calculated, on a careful analysis of the several sheaths (pañcakoṣa), for the subsequent acquirement of a direct knowledge by which he realized the identity of Brahman with his own self.

The causality of Brahman, that is, the state of Its being the cause (upādānatā) of the phenomenal universe consists in the fact that the world is nothing but an illusory manifestation, consequent on ignorance, of Brahman as the sole real Entity. Brahman is said to be the cause in the sense that

(iv) The nature of the cause attributed to Brahman (16-23). It has the capacity of manifesting Itself as the phenomenal universe which is the result of the workings of  $avidy\bar{a}$ —nescience Now, the question is, with what does this  $up\bar{a}/\bar{a}nat\bar{a}$  rest—whether with Brahman

It should be carefully noted in this connexion that a material cause may be: (1) capable of appearing different from what it is; producing a different thing (which nevertheless capable of its primary attributes); and (3) capable of assuming a different form. Of these the last two cannot apply in the case of that which does not possess parts. Those belonging to the Naiyayika and Vaiśeşika schools of philosophy hold that, from a cause which is in itself quite different from the effect, an effect is produced which is different from the cause. They cite the instance of a piece of cloth produced by weaving a number of threads. In this case they hold that threads and cloth are different from each other though they have certain properties in common. Those belonging to the Sankhya and Yoga schools of philosophy hold that a substance is transformed into a condition different from the original, and thus a change is effected. As instances, may be cited curdled milk, pot made of clay, and an ornament made of gold. The presentation of an appearance different from the real. unaccompanied by any change in the actual condition, comes under the first category e. g., a piece of rope appearing like a snake. This tenet is maintained by the Advaita-Vedantists.

A careful and systematic study of this problem led in ancient India to the formulation of three broad theories viz.,  $\bar{a} \, r \, a \, m \, b \, h \, a \, v \, \bar{a} \, d \, a$ ,  $p \, a \, r \, i \cdot n \, \bar{a} \, m \, a \, v \, \bar{a} \, d \, a$  and  $v \, i \, v \, a \, r \, t \, a \, v \, \bar{a} \, d \, a$ .

<sup>16.</sup> The  $avidy\bar{a}$  is a sort of jugglery; seeing the results of that art one is apt to be astonished or wonderstruck, but this condition only lasts so long as the juggler is not seen. As soon as he is known the results are known to be unreal and the wonder ceases. Similarly as long as one does not know Brahman so long is he struck with wonder at the workings of  $avidy\bar{a}$  but afterwards this feeling vanishes because he comes to the determination that what inspired wonder was unreal.

as Brahman pure and simple, or Brahman as Isvara limited by  $m\bar{a}y\bar{a}$ , or Brahman as  $J\bar{\imath}va$  limited by  $avidy\bar{a}$ . According to the author of the  $Sainksepass\bar{a}r\bar{\imath}raka$  this  $up\bar{a}d\bar{a}nat\bar{a}$  rests with Brahman as Brahman, pure and simple and not qualified by

 $\bar{A}$  r a m b h a v  $\bar{a}$  d a is the doctrine of the asat-karya-vādins who hold that, "an effect is an entity entirely different from its cause, because it has had a new beginning ( $\bar{a}$ rambha) i. e., it was non-existent (asat) previous to its production; the piece of canvas is distinct from and did not previously exist in the threads, its material cause".

(The Paṇḍit, vol. viii, p. 488, on Pañcadaśi, vi. 186.) 'It is alluded to also in Saṅkṣepaśārīraka, ii. 63'. (Vide, Vedāntasāra, p. 171, Jacob.)

M. M. Gopinath Kaviraj observes-

The  $\overline{A}$  r a m b h a v  $\overline{a}$  d a or the doctrine of origination (genesis) is the view of the Naiyāyika and Vaiśeṣika to whom the effect is entirely a different thing from the productive material. It is immaterial whether the effect produced is a substance or a quality or an action; in all cases it is a new thing altogether and is distinct from the substance from which it arises. This view is a necessary corollary from the  $asat-k\bar{a}rya-v\bar{a}da$ . That the effect is found to inhere, so long as it continues in existence, in its material cause and is not capable of separation from it, simply proves that there is an intimate relation between the two and not that the two are identical'—'The Problem of Causality' pp. 138-139, Sarasvatī-bhavana Studies, vol. iv.

The Vivarta-vādin Advaita-Vedantist, however, 'does not admit with the Vaiśeṣika, that difference of size (parimāṇa) is the cause of difference of substance; hence the dharmī, say the jar, remaining the same, its former rūpa is destroyed and is replaced by a new rūpa; similarly the animal organism remaining the same, its leanness (kūrśya) is due to falling off (apacaya) of particles and its fatness (sthaulya) may be explained as due to accretion (upacaya) of new particles. Thus the body of A when one year old would be identical with his body in his 80th year, although there may be an entire change of particles and difference of size. In other words it is the same body in different states (avasthā)'—'The Problem of Causality', pp. 140-141, Sarasvatī-bhavana Studies, vol. iv.

'The problem of change has received a good deal of attention and careful treatment in the hands of Sānkhya and especially of Yoga. *Parināma* means dis-appearance of one *dharma*, followed by the appearance of another, within the same subject or *dharmī*. The word is used to indicate the

anything else because the knowable Brahman is defined in the Brahmasūtra as the Material and Efficient Cause of the world of phenomena<sup>17</sup>. The followers of the Vivaraṇa ascribe it to Brahman as Īšvara, limited by māyā as the state of being the material cause of all (sārvātmya) is the characteristic of Īšvara and one who is omniscient is described in the Śruti to be the Material Cause of all<sup>18</sup>. The upholders of distinction between 'māyā' and 'avidyā' maintain that 'Īśvara' is the upādāna of ether etc., as they are so many manifestations of 'māyā' controlled by 'Iśvara', but both 'Īśvara', associated with māyā and 'Jīva', associated with avidyā are the upādāna of the internal organ etc., as they are evolutes, so to speak, of both 'māyā' and 'avidyā'<sup>19</sup>. The followers of a certain school which partly

process when it refers to the predicate, *dharma*. In popular usage and in later literature this word is found synonymous with *vikāra*'—'The Problem of Causality' p. 141, Sarasvatī-bhavana Studies, vol. iv.

17. Brahman is defined in the Brahmasūtra and the bhāṣya thereon (vide, Janmūdy asya yataḥ—i. 1. 2.) as the upūdūna of the world and the word upūdūna should be understood (as shown before) not as the material cause alone but as the material and the efficient cause taken together (cf. upūdūn um abhinnanimittopūdūnaghaṭakam—ṭīkā). Hence by lakṣaṇū i.e., figuratively, Brahman, pure and simple and not qualified by any other thing can be the cause of the world of phenomena (Vide, śrutūvapi śabalavūcina ātmādipadasya śuddhe lakṣaṇū iti bhāval—ṭīkā).

It should be noted in this connexion that 'when the current meaning is barred by incompatibility and another meaning connected with the current one (vācyārtha) comes to be attached to the word either through usage (rīwhi—prasiddhi or prayogapravāha) or for a special purpose (prayojana) then the function (vrtti) by which this new meaning is presented is called lakṣaṇā'. (See Analysis of Kāvyaprakāsa, C. S. S. No. VI.)

- 18. The state of being the material cause of all belongs to Iśvara, that is, Brahman as qualified by mūyū, according to the Śruti 'saivark tat sāma tad uktham tad yayuḥ' (Chā. i. 7. 5), because He is said to be omniscient in the Upanisadic passage "Yaḥ sarvayūaḥ sarvavit (Muṇḍ. i. 1. 10), tasmūt nūma rūpam annaūca jūyate". Vide, the Bhūsyas on the adhikaraṇas beginning with the Brahmasūtras, 'antastaddharmopadeśūt' (i. 1. 20) and 'sarvatra prasiddhopadeśūt' (i. 2. 1).
- 19. The vital air  $(pr\bar{u}na)$ , the internal organ (manas) etc., technically called  $Kal\bar{u}s$  and purposively said to be the evolutes of subtle elements,

accepts the view (Ekadesin) of the upholders of distinction between 'māvā' and 'avidyā' hold that 'Jīva' must be the upādāna of the internal organ (antahkarana) etc., as they are but the manifestations not of 'māyā' but of 'avidyā' alone, controlled by 'Jiva' and the reference to the dissolution of the gross  $k\bar{a}las$  (the organs and elements) into their respective subtle selves (fine elements) is explained away as only a practical (vyāvahārika) and not a true or ultimate (pāramārthika) view of the case<sup>20</sup>; while others who do not recognize any distinction between 'māyā' and 'avidyā' are of opinion that although 'Iśvara' is the  $up\bar{a}d\bar{a}na$  of ether etc., still 'Jiya' must be the  $up\bar{a}l\bar{a}na$  of the internal organ etc., as their identity with 'Jiva' can be traced and maintained even when 'mava' and 'avidva' are held to be one and the same principle ('identical')21. There are some who maintain that Brahman is the cause of the vuāvahārika (practically visible) world and 'Jiva', of all that exists only in appearance (prātibhāsika world) and of all that appears in dreams<sup>22</sup>; while others conclude that 'Jiva' and none else is

the effects of avidyā are said to fade away when true knowledge arises as dictated by a Sruti 'asya paridrasfur imūh sodasa kalūh purusāyanūh purusām prūpya astam yanti' (Pra. vi. 5); while in another Sruti 'gatūh kalāh pancadasa pratishāh' (Muṇḍ. iii. 2. 7), they, purposively said to be the evolutes of gross elements, the effects of māyū are said to absorb in the gross elements, technically called pratishās. Hence the upādāna of the subtle body (linga) and pleasure etc., the characteristics of the subtle body (tadgata) must be both Jīva and Iśvara with avidyū and māyā as the limiting adjuncts (upūdhi), respectively.

<sup>20.</sup> The Śruti 'gatāḥ kalāḥ' etc. (Muṇḍ. iii. 2. 7) is not taken from a pāramārthika point of view. Vide, kalāpralayādhikaraṇa-bhāṣya (Bra. iv. 2. 7. 15).

<sup>21.</sup> The identity of the internal organ etc., with the individual soul ( $f_iva$ ) can be traced in the adhyāsabhāṣya (Bra. i. 1. 1. Intro.) and the Vivaraṇa where the internal organ etc., have been treated as superimposed upon the individual soul.

<sup>22.</sup> The doctrine of illusion ( $vivartav\bar{a}da$  or  $m\bar{a}y\bar{u}v\bar{u}da$ ) is resorted to because there will be no Brahman without the world, It will be a non-entity as Brahman being the material cause of the world will be entirely resolved into the world and if the causality is taken as partially

the cause of everything because everything including 'Iśvara' is, like a dream, the product of the working of the Jiva-consciousness, out of ignorance about his self<sup>28</sup>.

Thus it is seen that Brahman, unlimited as It is, cannot be the cause of the world. Hence it is that Brahman is associated with 'māyā' so that It may be the cause of this phenomenal

(v) The nature of the cause attributed to Maya साया (24-27). universe. In this way 'māyā' also comes to be the  $np\bar{a}d\bar{a}na$  of the world. Now, Brahman is held to be the cause in the capacity of Its illusory manifestation (vivartopādāna) and 'māyā' in the

capacity of her modificatory exertion (parināmyupādāna), according

true of Brahman then it goes against the Sruti that Brahman is not a composite entity consisting of component parts (niravayava).

Cp. 'anena sphuţito māyūvūdaḥ' (Bhāmatī) under 'ūtmani caivam vicitrās ca hi' (Br. ii. 1. 7. 28).

It should be noted in this connexion that Sankara was not the first to introduce 'nescience' ( $m\bar{a}y\bar{a}$  or  $avidy\bar{a}$ ) as a principle of explanation in the Vedanta. Many others used the term before him. According to Bhartrprapañca, the Vrttikāra, whose views Śańkara controverts in his Sūtrabhūsya, the individual soul is a part (ekadeśa) of the Highest Soul (paramātmā), and is such on account of 'nescience'  $(m\bar{u}v\bar{u} \text{ or } avidy\bar{u})$  which is manifested from It, and modifying a part of It lives in the inner-organ (antahkarana). On account of his throwing 'knowledge' into the back-ground in his theory, he is styled ironically 'Aupanisadammanya' by Sankara (Br. Bhū. p. 309). Dravidācārya who is called 'Agamavid' (Māndu. Bhā. ii. 32) is said in the Brhadāranvaka-Vurttika (p. 970) to be the originator of the story of 'a king's son reared by hunters' (Vyādhasamvardhitarājaputrākhyāyikā) to explain the gist of the Great sentence Tat tvam asi (That thou art), occurring in the Chandogyopanisad. From considerations such as these, it is held that Sankarācārya did not propound quite new views out of his own fancy (svābhiprāya), but that a series of previous teachers (sampradāya) held similar if not identical views.

Cp. Tarkasamgraha by Anandajňana, Intro. (G. O. S.), pp. xv-xvi.

23. The Sruti,

'puratraye kridati yas ca devah (jivah), tatas tu jūtam sakalam vicitram'—Kai. 14,

proves that everything of the phenomenal universe has for its basis

to the author of the  $Tattvanirnaya^{24}$ . According to the opinion of the author of the  $Sa\dot{n}ksepas\bar{a}r\bar{\imath}raka$ , Brahman alone is the  $up\bar{a}d\bar{a}na$ -cause and 'māyā' being inherent in it accounts for the jadatva (un-conscious nature) of the universe just as smoothness (of the earth) inheres in the earth and accounts for the smoothness of the jar made of earth.<sup>25</sup>. Vācaspati Miśra is of opinion that Brahman Itself is the cause, 'māyā',

(adhiṣṭhāna) the individual soul. The rope is the basis (adhiṣṭhāna) of the snake.

24. Tattvanirnaya (Padārthatattvanirnaya, as it is called in the Siddhantale sasamgraha) is an important work by Gangapuri Bhattaraka, referred to in the Nayanaprasādinī (pp. 8, 63), a commentary on Tattvapradipikā of Citsukha. Anandagiri (Anandajñana) has written a commentary (Padārthatattvanirnayavivaranam, preserved in manuscript, complete with the text, in Sangha's Bhandara at Patna, the first chapter only of the commentary in the Deccan college, Catal. No. 613 of 1884-87) on this work. According to Anandagiri, Gangapuri flourished after Vallabh $\bar{a}$ c $\bar{a}$ rya (between A.D. 984 and 1078), the author of the Nyāyalīlāvatī and according to Citsukha, before Annandabodhācārya (before A.D. 1200). The work (MSS. Sangha's Bhandara at Patna; Oucen's College, Benares) in two chapters consists of Kūrikūs and Vrtti. The first chapter called 'Tarka-viveka' gives an account of the Vaisesika philosophy and the second one called 'Siddhanta-viveka' gives an account of the Vedanta philosophy.

Another Tattvanirņaya (Vedānta) by Varadarāja, however, has been quoted in the Yatīndramatadīpikā (Catalogus Catalogorum, p. 219).

25. Brahman is  $k\bar{u}lastha$  or changeless, and cannot, therefore, of Itself become a cause of anything; so  $m\bar{u}y\bar{u}$  is said to be inherent in it. An inherent something which is not a cause may appear in an effect. Earth, and not smoothness inherent in the earth, is the cause of an earthen pot, but still smoothness is seen to necessarily follow in the effect, the pot. Similarly Brahman, and not  $m\bar{u}y\bar{u}$  inherent in It, is said to be the cause of the phenomenal universe and  $m\bar{u}y\bar{u}$ , as  $dv\bar{u}rak\bar{u}rana$ , is said to necessarily appear in Brahman's manifestation i. e., the universe of phenomena as its unconscious nature (jadatva).

A 'dvārakāraņa' is what is 'upādānāśrita' i. e., supported by and dependent on 'upādāna'.

merely an assistant—a playmate—and not an inherent cause of the world, because Brahman is the substratum of 'avidyā', associated with 'Jīva'²². According to  $Mukt\bar{a}val\bar{\imath}$ , Brahman, which is said to have neither antecedent (cause) nor consequent (effect) is not the direct  $up\bar{a}d\bar{a}na$ -cause but 'māyā' is the direct  $up\bar{a}d\bar{a}na$ -cause of the world²².

To conclude, Brahman is said to be the indirect cause as the substratum of 'māya' and over and above that an uncaused cause, so to speak. 'Māyā' has no reality of its own apart from Brahman, it is not an independent principle but it is Brahman only looked upon as the 'seed' of the world of differences. This seed is not like an organic development but a manifestation of the Reality 'without affecting Its integrity'. Brahman is, therefore, called through this 'seed' of the world, Itself a 'seed'.

The question now naturally arises: what is the characteristic of God and what, of individual soul? The followers of the

(vi) The characteristics of God and individual soul and of Maya and Avidya (28-42).

Prakaţārtha explain God as the reflection of Cit or intelligence in māyā, and the individual soul as the reflection in avidyā<sup>28</sup>. Now, in this connexion, arises the question about the

characteristics of māyā and avidyā. According to the Prakatārtha,

In the Srutis where Brahman is said to be the upādāna-cause of the world, the world upādāna is to be understood as used figuratively (by lakṣaṇā, gauṇī).

<sup>26.</sup> Brahman, as qualified by the individual's (fiva's) ignorance, is manifested as the phenomenal unconscious (fia) universe and thus becomes an  $up\bar{u}d\bar{u}na$  of itself;  $m\bar{u}y\bar{u}$  is merely a co-adjutor, associate or colleague simply co-operating in producing the effect and not an inherent cause appearing in the effect and therefore, not an  $up\bar{u}d\bar{u}na$ .

<sup>\*</sup> The  $Mukt\bar{a}val\bar{\imath}$  (Siddhāntamuktāval $\bar{\imath}$  or  $Ved\bar{a}ntasiddh\bar{a}ntamukt\bar{a}val\bar{\imath}$  or  $Ved\bar{a}ntasiddh\bar{a}ntamukt\bar{a}val\bar{\imath}$ ) is a standard work (prakaraṇagrantha), on Advaita Vedānta by  $Prak\bar{a}\dot{s}\bar{a}nanda$  (pupil of  $J\bar{n}\bar{a}n\bar{a}nanda$ ), which has been published many times, and translated into English by A. Venice.

<sup>27.</sup> Cp. "Asya dvaitendrajālasya yad upādānakāraņam; ajñānam, tad upāśritya brahma kāraņam ucyate."—Vārttika. In the Śrutis where Brahman is said to be the upādāna-cause of the

<sup>28.</sup> Cp. Br. Bh. i. 2. 1;—i. 2. 3. Sarva. Up. iv. Br. Bh. i. 3. 1. Krsnālankāra, i. (ed. Ch. S. S.).

māvā is the beginningless Primordial Principle of the universe, having for its substratum Cit or intelligence, pure and simple and avidvā is only a part of māyā with its powers of projection and concealment<sup>29</sup>. In the Tattvaviveka\*, again, māyā is said to be constituted of pure sattva (Goodness) while avidyā is constituted of sattva intermixed with rajas and tamas. Thus, God is associated with maya and individual soul is associated with avidy $\bar{a}^{30}$ . Others hold that though the  $up\bar{a}dhis$  of  $J\bar{v}a$  and *Isvara* have two names  $(avidy\bar{a} \text{ and } m\bar{a}y\bar{a})$  still they are really one thing: with reference to its power (sakti) of concealment it is called avidyā, and with reference to its power of projection it is called  $m\bar{a}y\bar{a}^{31}$ . According to the author of the Samksepasārīraka, Jīva is that which has for its limiting adjunct 'the internal organ' (antahkarana), that is a product, while Isvara is that which has for its limiting adjunct 'nescience' (  $avidy\bar{a}$  ), that is the cause<sup>32</sup>.

According to the Citradīpa\*\*, Cit or intelligence is said to be of four kinds: (i) Kūṭastha, (ii) Brahma, (iii) Jīva and (iv) Īśvara. Jīva is the reflection of intelligence in the internal organ like the reflection of the sky in the water of a jar and Īśvara is the reflection of intelligence, inferred in the primordial subtle state of 'buddhi' of all the creatures included in māyā like the reflection of the sky, inferred in the water (ice-particles) included in the cloud

<sup>29.</sup> Cp. Pancadasi, i. 16. Sadānanda, Vedāntasāra (ed. Jacob) Notes, p. 150.

<sup>\*</sup> By Nṛṣiṃhāśrama, ed. partially (without the commentary, preserved in A. S. B., Calcutta) The Pandit, Chap. i.

<sup>30.</sup> Cp. Nr. Up. 9.

<sup>31.</sup> Cp. Siddhantalesa, chap. i. (ed. Ch. S. S.).

<sup>32.</sup> Cp. Kāryopādhir ayam jīvah kāranopādhir īśvarah.

Anubhūtiprakūśa, x. 61; xx. 49.

<sup>\*\*</sup> The Citradipa is a chapter (viz. vi) on Pañcadaśi by Bhāratitīrtha and Vidyāranya, edited and translated into English several times. It has been commented upon by Rāmakṛṣṇa Adhvarin, son of Dharmarāja Adhvarin, author of Vedāntaparibhāsā, (c. 1600 A. D.).

which is the cause of all water. To explain fully: Cit or intelligence is of four sorts viz., Kūtastha, Brahma, Jīva and Iśa. The Cit which is one and the same everywhere receives these four distinct names in the same way as the same ether or ākāśa is known as ghatākāśa, mahākāśa, jalākāśa and abhrākāśa. The all-pervading ether or ākāśa receives the name of ghatākāśa, when it is conceived as circumscribed by the jar; and the vast space conceived apart from its relation to the jar etc., and in which the clouds, planets and stars move is known as mahākāśa. a jar and fill it with water. The jar is in space and contains ākāśa. In that ākāśa lies the water that is poured into the jar. Placing this jar in an open place you will find that on the surface of the water there is a reflection of the sky above with the clouds and stars. This reflection is called  $jal\bar{a}k\bar{a}sa$ . In the  $mah\bar{a}k\bar{a}sa$  are seen clouds. The clouds hold water (which is conceived to be the ultimate cause of all our waters), and the ākāśa which is reflected in that water is known as abhrākāśa. Now, this abhrākāśa is not directly perceptible; its existence has to be inferred. Clouds are formed of vapour and this vapour is water itself in another form\*. It follows, therefore, that clouds contain particles of water and as it is a property of water to present a reflection, it can be easily conceived that the particles of water present in the clouds also present a reflection of ākāśa and the ākāśa, so reflected, is abhrākāśa. Having explained the four kinds of ākāśa which are taken as illustrations of the four states of Cit or intelligence, it will be easy to explain those four states. The Cit or intelligence is known by the name of Kūtastha when it is considered in relation to the sthula and suksma or gross and subtle bodies. Cit conceived as the basis\*\* (adhisthāna) of the two bodies is called

<sup>\*</sup> The water in the clouds was supposed to exist in a solid state, i.e., as small particles of ice.

<sup>\*\*</sup> It should not be forgotten that the whole universe including the bodies, buddhi etc., is not noumenally real (in popular parlance they are illusions) and it has as its basis (adhisthana) Cit, just as the snake has the rope for its basis.

 $K\bar{u}tastha$ . The word  $k\bar{u}ta$  indicates the top (some interpret  $k\bar{u}ta$ to mean the black-smith's hammer) of a mountain which remains unchanged and undisturbed in spite of atmospheric changes, and hence Kūtastha means immutable, uniform and perpetually the same. This Kūtastha is also the basis (adhisthāna) of buddhi. Cit or caitanya is reflected in this buddhi. This reflection is called Jiva. It is styled Jiva from the fact of its controlling the vital airs. It is this Jiva that is subject to succession of births and not the Kūtastha. In the illustration given above ghaļākāśa corresponds to Kūtastha and jalākāśa to Jīva. As in the case of  $jal\bar{a}k\bar{a}\dot{s}a$  the original ether in the jar is completely concealed by the ether reflected in the water in the jar, so the original Kūtastha is completely concealed by Jīva. This erroneous notion of identity is what is called anyonyādhyāsa in the Vedānta philosophy. The Jīva does never discern or recognize the separate existence of the Kütastha. This ignorance is without any known beginning and is called  $m\bar{u}l\bar{a}vidy\bar{a}$ . This ignorance or avidy $\bar{a}$ manifests itself in two ways, āvarana or concealment and viksepa or projection and it should be noted in this connexion that, according to this view, the identity between the ego (alhyasta) and Brahman (adhisthāna) in the case of—'I am Brahman' (aham brahmā'smi) rests on sublation (bādhā). Just as the erroneous notion of a tree (when a man had been mistaken for a tree) is removed by the knowledge that it is a man, so does the erroneous notion of the ego fade away by the knowledge of Brahman33-34.

According to the Brahmānanda\*, there are six divisions of

<sup>33-34.</sup> Cp. Pancadaśi, vi. 18—22; Śrīmad-Bhagavad-Gītā, xv. 18; Naiskarmyasiddhi; Māṇḍ., v-vi.

<sup>\*</sup> The Brahmānanda is a prakaraṇagrantha on Vedānta by Rāma-kṛṣṇa, preserved in manuscript (with commentary) in the Asiatic Society of Bengal (Catal. No. iii. A. 120). It is not a chapter of the Pañcadaśī as generally supposed. May not Rāmakṛṣṇa, the author of this treatise, be the same as the commentator of the Pañcadaśī?

Cp. Natvā Śri-Bhāratītīrtha-Vidyāranyamunīsvarau;
Brahmānandābhidham grantham vyākurve bodhasiddhaye.

Cit—Viśva, Taijasa, Prājña, Virāt, Hiraņyagarbha and Avyākrta with reference to Brahman as limited by the aggregate (samasti) and its component individuals (vyasti). The sixth (viz. avyākrta) refers to Isyara and the others to Jiva. The sheath called blissful (anandamaya kosa) conceived as and manifested in individuals is the  $J\bar{\imath}va.^{35}$ . In  $Citrad\bar{\imath}pa$ , again, the four varieties or stages of the Cit—viz. Brahman, Isvara, Sütrātman and Vairāja are likened to the four stages in the painting of a picture on a canvass—the pure cloth corresponds to Brahman, the cloth whitened with starch corresponds to Isvara, the itching of the outline in ink corresponds to Sūtrātman and the filling in of the colours corresponds to Vairāja<sup>36</sup>. According to Gaudapāda, the letters a, u and m of Pranava are to be contemplated in the first instance as Virāt, Sūtra and Akṣara (these are cosmic, samaști) and then as Viśva, Taijasa and Prājňa (these are yyasti, microcosm), leading to a realisation of the fourth state (turīya) of the Supreme Entity as pure Brahman. In the Drydrsyaviveka, Cit is shown in three denominations: Brahman. Jīva and Īśvara as in Citradīpa, (including Kūtastha in Jīva), from the Pāramārthika, Vyāvahārika and Prātibhāsika points of view. Thus all the views of those who maintain that both God and the individual soul are reflections of Cit (intelligence) are explained 38-39. But the followers of the Vivarana do not admit those views. They say, both Jiva and Isvara cannot be the reflections (pratibinba) of Cit as thereby they become independent of each other. So it is reasonable to hold that the reflection of Cit in avidyā is Jīva and Cit as bimba, the source

<sup>35.</sup> There are six denominations with reference to *Cit* as limited but with *Cit* as unlimited there are seven denominations in all, according to the *Brahmānanda*.

Cp. Esa sarvesvarah etc. Br. iv. 4. 22.

<sup>36.</sup> Cp. Pancadaśi, vi. 3-4.

<sup>37.</sup> Cp. Omkāram pādaso vidyāt pādā mātrā na samsayah.

<sup>—</sup>Gaudapādakārikā.

<sup>38-39.</sup> *Drgdrśyaviveka* is a prakarana-grantha on Vedanta by Vidya-ranya, printed and translated several times.

of reflection, is Iśvara. Thus Iśvara can maintain his independence and Jīva is dependent on him. Others, on the contrary, maintain, on Vedic and aphoristic authorities, that the individual soul is what is limited by the inner organ. Others (e. g., the followers of the Vārttika) are of opinion that the individual soul is neither a reflection nor a limitation but Brahman Itself, as associated with ignorance, as Rādheya (the reared child of Rādhā, i. e. Karṇa) is Kaunteya (the real son of Kunti, i. e. Karṇa) himself, undiscovered. Brahman is Jīva through ignorance and attains salvation by knowledge like Karṇa thinking himself as the son of Rādha not knowing his real origin as the son of Kunti.

The characteristics of God and individual soul being determined (vii) The unity and there being no difference of opinion about the unity of God, the question, now to be solved, discussed (43-51). is whether the individual soul is one or many.

Those who hold that everything including God is planned on the individual soul (i. e., the individual soul is the  $adhisth\bar{a}na$  of God and the universe) are of opinion that the individual soul is really one and there is only one body animated by a soul; all other individuals and bodies are simply imaginary like those seen in dreams<sup>43</sup>. Hence it is maintained that Hiranyagarbha is the only individual Jiva, being the reflection of Brahman, other so-called individuals pertain to the phenomenal world and are nothing but so many reflections of Hiranyagarbha himself. This hypothesis is unsatisfactory as the power of creation does not belong to ordinary individuals (Jiva) but to God (Iiva). Others, again, hold that,

<sup>40.</sup> Cp. Pradipavadāveśas tathā hi darśayati-Br. iv. 4. 15.

<sup>41.</sup> Cp. Br. iii. 2. 19-20; Brahmabindu, 13; Br. ii. 3. 43.

<sup>42.</sup> Cp. 'Rājasūnos smṛtiprāptau vyādhabhāvo nivartate;
Yathaiyam ātmano' jňasya tattvamasyādivākyataḥ'—Vārttika.

<sup>43.</sup> According to this view, propounded by Prakāśānanda in his *Vedāntasiddhānta-muktāvalī*, there is nothing like what is called bond or salvation. The salvation of Śuka and others, recorded in the scriptures is explained as that of an individual seen in dreams.

as there are different Hiranyagarbhas in the different ages (kalpa) of the world and as there is no reason by which to determine which one of these Hiranyagarbhas is the principal individual. the One Individual soul must be some one other than Hiranvagarbha, but equally pervading the entire world of bodies. The simultaneous assumption of such a vast number of bodies by the same Individual Soul, here, does not involve the enjoyment of one another's pleasure or pain as in the case of a vogin enjoying it by means of his yogic power.44 Others are of opinion that there must be as many individual souls  $(J\bar{\imath}va)$  as there are inner organs (antahkarana), because without admitting a plurality of individual souls, it is impossible to make any distinction between those in bondage (baddha) and those that have attained salvation (mukta) 45. This leads to the question regarding the nature of salvation. Some say that the parts of Avidya concealing the nature of Brahman, are different in different individuals and salvation consists in the total annihilation of them by means of ever-increasing knowledge.46 Others (e.g.—the Nyāyaikadeśins) maintain that salvation consists in the annihilation of inner organ which is the root of the connection, or in other words, the connecting link between ignorance and the soul, and the inner organ being annihilated the connection of ignorance with the individual soul is rooted Others are of opinion that salvation consists in the out.47

<sup>44.</sup> According to these views there is a unity of the soul but a plurality of the bodies.

Cp. Adhikam tu bhedanirdesat, Br. ii. 1. 22; Lokavat tu līlākaivalyam, Br. ii. 1. 33.

<sup>45.</sup> Cp. Tad yo yo devānām praty abudhyata sa eva tad abhavat, Br. i. 4. 10; Pratisedhād iti cenna, śarīrāt, Br. iv. 2. 12.

<sup>46.</sup> The power of concealment belongs to Avidya which conceals the nature of Brahman.

<sup>47.</sup> Cp. Bhidyate hrdayagranthis chidyante sarvasamsayāh; kṣīyante cāsya karmāni tasmin dṛṣṭe parāvare.

Mund. ii. 2. 8.

fact of ignorance associated with the individual soul leaving the individual soul as soon as the latter knows himself, like a genus (jāti) that leaves off a destroyed individual\*8. Others maintain that salvation consists in the annihilation of ignorance of every individual soul.49 Now, ignorance being different with regard to different individual souls the question arises. From the which individual soul does the world ignorance of being? Some say that the world is the amount of ignorance, while of the total others maintain that the world differs in relation to every individual ignorance.50 Others, again, are of opinion that 'Māyā' associated with 'Isvara' is the cause of the world and 'Avidya' associated with 'Jiva' is the cause of all illusory appearances.51

Now is discussed the question of the nature of Brahman's authority of creating this universe. Some maintain that this authority of Tisvara consists in His knowledge, volition and effort favourable for creation. Others are of opinion that volition and effort are effects of knowledge and so what is essential for Isvara to create, is His knowledge alone. By knowledge must be understood the knowledge of the things to be created and not merely the knowledge of the substratum (adhisthāna), favourable for creation, otherwise Jīva becomes the author of creation inasmuch as he possesses the knowledge of the substratum or adhisthāna (e. g., nacre, šuhti) in the case of illusory

Vācaspati Miśra,

Niśvasitam asya Vedā vīksitam etasya pañca bhūtāni; smitam etasya carācaram asya ca suptir mahāpralayah.

<sup>48.51.</sup> According to the plurality of individual souls, salvation consists in 'Jiva's being raised to the status of 'Iśvara'.

<sup>52.</sup> Cp. Tad aikṣata; So' kāmayata; Tad ātmānam svayam akuruta. This view tallies with that of the Naiyāyikas.

<sup>53.</sup> Cp. Amalananda, Vikşanamatrasadhyatvad viyadadi vikşitam, Kalpataru.

### xxxix

appearance of silver in nacre (śukti).<sup>54</sup> Iśvara is proved to be an omniscient Being, that is, possessed of a knowledge of all objects, created and to be created, on Vedic authority.<sup>55</sup> According to Bhāratītīrtha (Pañcadaśī, vi. 157), this omniscience of Iśvara is due to His being the reflection of Cit, on Māyā, in which exists everything in crude form and which is the cause of the world. As such, He is the witness (sākṣin) to all objects<sup>56</sup>.

According to the Prakatārtha, the omniscience of Isvara consists in His knowledge of all objects, past, present and future through the functions (vettis) of 'māyā' on which (ix) Brahman, as an omniscient Cit is reflected. 57 The author of the Tattvaśuddhi Being (57-60). maintains that the omniscience of Isvara consists in His knowledge of the present objects, recollection of the past objects and prevision of the future ones, as the functions of 'maya' do not come in contact with objects of the past and future. According to the author of the Kanmudi, the help of the functions (vrttis) of māyā is not necessary for Īśvara to know, His natural knowledge alone is sufficient for the purpose. He knows the present, past and the future unaided by the functions (vrttis), the past and future being associated with Him through māyā in which they exist in a subtle state<sup>58</sup>. It is not to be forgotten that by omniscience is here meant the fact that God is knowledge itself. He is not merely a knower, because then He would not be different from the  $J\bar{\imath}va$ , Knowledge being not an effect, Isvara cannot be said to be its

<sup>54.</sup> Cp. Śańkara (Bhāsya), under Bādarāyaṇa, Br. iii. 2. 1. Śańkara (Bhāsya), under 'Atha rathān rathayogān pathah sijate, puṣkariṇyah sravantyah sijate sa hi kartā', Br. vi. 3. 10.

<sup>55.</sup> Cp. Bādarāyaņa, Śāstrayonitvāt, Br. i. 1. 3.

<sup>56.</sup> Cp. Bhāratītīrtha, *Pancadasī*, vi. 157:

Māyādhīnas cidābhāsaḥ śruto māyī mahesvaraḥ;

antaryāmī ca sarvajno jagadyoniḥ sa eva hi.

<sup>57.</sup> Cp. Māyām tu prakītim vidyān māyinam tu mahesvaram, Svet. iv. 10.

Māyopādhir jagadyoniķ sarvajňatvādilakṣaṇam, Vākyavṛtti.

<sup>58.</sup> The Tattvaśuddhi has not yet come to light.

agent; moreover, if He be simply an agent of knowledge there would have been no difference between Him and the Jiva as the state of being a knower is said to be the characteristic of the individual soul, in the  $Bh\bar{a}sya^{59}$ . Vācaspati maintains that by the omniscience of Iśvara is meant not that He is knowledge itself but that He is the knower of everything. According to him knowledge can, however, be regarded as an effect on account of its being limited by objects which are effects. Thus knowledge may have an agent.

According to the Vivarana, Iśvara, being the material cause  $(up\bar{a}d\bar{a}na)$  of all that exists, can know them without the aid of functioning (vrti) of any internal organ, but Jiva cannot know objects independently of such functioning because it

(x) The use of the functions of the internal organs (61-63). objects independently of such functioning because it is not itself a material cause ( $up\bar{a}d\bar{a}na$ ) of anything. Jiva, unrelated with objects by his own nature, in order to illumine them requires the

help of the functioning of the internal organ<sup>61</sup>. Or, Jiva is limited and he cannot illumine objects like the jar etc., without some sort of connection. The functioning of the internal organ is the connecting link between the Jiva-consciousness and the Brahma-consciousness, which is the substratum of these objects<sup>62</sup>. Or, the functioning of the internal organ is necessary for breaking the power of concealment ascribed to 'avidyā', whereby the individual soul (=Brahman limited by 'avidyā') can be in a position to illumine objects<sup>63</sup>.

Now the question is what is the relation between these functions and the objects<sup>64</sup>? Like the Naiyāyikas some maintain

<sup>59.</sup> Cp. Śańkara (Bhāsya), under Bādarāyaņa, Br. i. 4. 19.

<sup>60.</sup> Cp. Vācaspati Miśra, Bhāmasī, i. 4. 19.

<sup>61.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 33.

<sup>62.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 33.

<sup>63.</sup> Cp. The extract of the Siddhantalesa, quoted on p. 34.

<sup>64.</sup> The result of the modes or functions of the internal organ may be either (i) the eclipsing of the Cit, or (ii) the manifestation of identity

(xi) The relation between the functions and the objects (64-67).

that there is a direct relation between the subject and the object and there is no necessity of vrttis, at all. Others hold that, the relation between them is not direct but secondary inasmuch as it is caused by the

If vrttis be denied the Vivarana view about the projection vrttis. of the functions towards the objects would have no meaning<sup>65</sup>. Others, again, maintain that this relation is a contact produced by another contact (samyogaja-samyoga) just like the relation between a tree and a river, which is established by the relation between the tree and the wave and the relation between the wave and the river. The relation between the Jiva and the objects also, presupposes a relation between the objects and the functions and between the functions and the  $Jiva.^{66}$  Others hold that as the individual soul is not all-pervading, the relation consists in the establishment of an identity between the Jiva-consciousness connected with the functions and the Brahma-consciousness as the basis of the objects. The difference between these two views is that according to the first view, the individual soul is all-pervading consciousness associated with 'avidya' and according to the second, it is the consciousness, limited by the internal organ. 67

According to some, manifestation of the identity between the Jiva-consciousness and the Brahma-consciousness, as limited by

(xii) The nature of the manifesta-tion of identity between the functions and the Cit (68-70).

objects, is nothing but a contact between the two through the functions, i. e., modes of internal organ like the identity of the water of the field and of the tank by means of a canal. 68 According to others, the manifestation of the identity between

the Jiva-consciousness and the Brahma-consciousness does not consist in their being one and the same but in the identity of the

(between the functions and the Cit), or (iii) the overpowering of the power of concealment.

<sup>65.</sup> Cp. Mathuranatha, Anumanacintamanirahasyam, Part 1.

<sup>66.</sup> Cp. The commentary Prakāsa, p. 35; Saptapadārthī, CSS.

<sup>67.</sup> Cp. The extract of the Siddhantalesa, p. 35.

<sup>68.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 36.

Jiva with the reflection presented by Brahman on the function just at the point of its contact with the object. It is not the identity between Brahman, the original (bimba) and the Jiva, the reflection (pratibimba). According to others, again, the consciousness characterized as bimba (bimba-caitanya) is the substratum of all objects and as such is directly connected with them. The consciousness characterized as pratibimba (Jiva) is different from the bimba-caitanya, yet they are held to be identical through the pure consciousness implied by them.

If the breaking of the veil means simply the annihilation of Ignorance, then the knowledge of even a jar also, may lead to salva-

(xiii) The nature of the removing of the veil i.e., of the power of concealment of 'avidya' (71-90).

tion as there is no evidence that the individual soul has many Ignorances. Hence, some are of opinion that the breaking of the veil means only a partial destruction of ignorance by knowledge like that of great darkness by glow-worms or

by its being narrowed down like a mat by being rolled up or by its partial retreat like that of a cowardly soldier. Now how can a thing once destroyed come into existence again? How can a thing not endowed with the power of moving retreat? How can a thing which is not a corporeal substance be rolled up? On these considerations it is held by others that the tearing of the veil consists in ignorance being incapacitated to subdue the consciousness as long as the operation of the function continues just as ignorance pertaining to  $J\bar{\imath}va$  does not subdue Jiva-consciousness. Others

<sup>69.</sup> Consciousness limited by the internal organ is the Subject ( $pram\bar{a}t\bar{a}$ ), consciousness limited by the modes or functions is the Means ( $pram\bar{a}na$ ) and the consciousness limited by the objects is the Object (prameya).

<sup>70.</sup> A characterizing mark is called a Visesana, while an implying mark is called an Upalaksana. Vide, in this connection, N. Vedantatirtha, Introduction to the Saptapadārthī, Calcutta Sanskrit Series, No. VIII.

<sup>71.</sup> Cp. The commentary Prakāša, p. 37.

<sup>72.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 37.

<sup>73.</sup> Cp. 'Ahamajnah . . . tadanāvarakatvapratipatteh,' Siddhāntalesa, quoted on p. 38.

maintain that the totality of ignorance has for its substratum, consciousness; that there are many kinds of ignorance which are so many different conditions of the total ignorance and which have the consciousness limited by objects like the jar etc., for their substrata and that every individual ignorance is annihilated by every individual mode or function. Amongst these three views the first one goes with the followers of Vācaspati Miśra according to whom ignorance has for its basis the individual soul and the remaining two go with the followers of the Vivarana according to which everything, including ignorance even, has for its basis, the Supreme Soul (Brahman)<sup>74</sup>.

Now some say that these states of ignorance are beginningless like the original ignorance, while others maintain that they have some beginning like sleep etc. 75 According to some again. one particular ignorance is destroyed as soon as a particular knowledge appears other ignorances do not come in the way of the object in relation to that particular knowledge being enlightened 76. According to others, all these states of ignorance do not conceal the real state of things always, but a particular ignorance alone conceals it, by turns, because doubt is due when the totality of the absences of knowledge of the differentiating properties exists and further the manifestation of an object when concealed is impossible<sup>77</sup>. At the realisation of Brahman all ignorances fade away as they are all under the original ignorance which can no longer conceal the real state of things. The annihilation of the states of ignorance which do not conceal the real state of things is not essential for emancipation 78. Others, again, maintain that this view is not right because it is impossible for ignorances to

<sup>74.</sup> It is admitted, there are so many knowledges as there are ignorances.

<sup>75.</sup> Cp. The commentary, Prakāśa, p. 39.

<sup>76.</sup> Cp. Siddhantalesa, quoted on p. 39.

<sup>77-78.</sup> The thing is, it is contradictory to say that what is concealed should be perceptive at the same time.

The conditions of ignorance are technically known as Tulavidya.

remain without concealing, their nature being to conceal, but that one particular ignorance is destroyed by a particular knowledge and other ignorances are set aside or obstructed  $(par\bar{a}bh\bar{u}ta)$  so long as that particular knowledge operates<sup>79</sup>. in the case of one knowledge after another, ignorance being destroyed by the first knowledge what is the use subsequent knowledges80? On this point some say that the ignorance overcome by knowledge can again conceal things as that particular knowledge retires and other knowledges become necessary to obstruct further concealment<sup>81</sup>. The author of  $Ny\bar{a}yacandrik\bar{a}$  holds that the subsequent knowledges overcome one ignorance each, as all the ignorances cannot be overcome by one and the same knowledge<sup>82</sup>. Others maintain that the ignorance of an object (e.g., the jar) as unqualified is removed by the first knowledge and the subsequent knowledges are necessary to remove the ignorance qualified by time, space etc., 83 while a fourth party is of opinion that there is no difference of knowledges in the case of one knowledge after another<sup>84-85</sup>.

Of course, perceptive functions can win over concealment but how can functions that are not under the sway of perception do it <sup>96</sup>? Some (e.g., the followers of the *Vivarana*) solve this question by saying that ignorance with reference to objects are presented in two ways, one takes to objects and the other to the subject, that is to say, one is the cause of creating a snake in

<sup>79.</sup> Parābhava means obstruction of the powers of concealment.

<sup>80.</sup> Cp. Siddhāntaleśa quoted on p. 40.

<sup>81.</sup> Cp. The commentary, Prakāśa, p. 41.

<sup>82.</sup>  $Ny\bar{a}yacandrik\bar{a}$  is a work on Advaita Vedanta that has not yet come to light.

<sup>83.</sup> Only once seen, Caitra is remembered and then a subsequent feeling is 'I know Caitra but I do not know where he is now.'

<sup>84-85.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 42.

<sup>86.</sup> The rule, that any and every kind of knowledge is sufficient for extirpating ignorance, it is feared, is violated.

the place of a rope and the other of the feeling T do not know it'\*7. Others (e. g., the followers of Vācaspati) maintain that the ignorance taking to the subject is the concealing element of objects, there is nothing like ignorance taking to objects. The ignorance taking to the subject has no powers of concealment and projection and when knowledge is attained all this fades away\*\*. Others hold that as the real thing 'rope' is concealed by the unreal 'snake', it is to be admitted that the concealing power of ignorance lies in its taking to objects and not to the subject alone\*\*. It is not correct to say that the function taking to pleasure etc., can not extirpate ignorance, as pleasure etc., are said to be knowable by  $S\bar{a}ksin$  or Pure Intelligence\*\*.

(xiv) The characteristics of Saksin or Pure Intelligence on Pure Intelligence (91-94). Now, what is this  $S\bar{a}k\sin$  or Pure Intelligence?

In the  $K\bar{u}tasthad\bar{\iota}pa$ , it is said that the  $S\bar{a}ksin$  or Pure Intelligence is what is called  $K\bar{u}tastha$  Cit himself who is the basis of both the gross and the subtle bodies, who is the direct seer of those two bodies, sustained by himself and who is never modified into some other form. In the  $N\bar{u}takad\bar{\iota}pa$ , again, it is said that the  $S\bar{a}ksin$  or Pure Intelligence is what illumines the ego, the intellect and the objects and also continues to illumine itself in the absence of any of these, as a lamp in a dancing or music hall continues to give light in the absence of any person. In the  $Tattvad\bar{\iota}pa$  i. e.,  $Tattvaprad\bar{\iota}pik\bar{u}$ ,  $S\bar{a}ksin$  is described as Brahman Itself as he can neither be  $\bar{I}svara$  nor  $J\bar{\iota}va$  because he is described in the scriptures as Kevala, without any associate, and

<sup>87.</sup> Cp. Siddhantaleśa, quoted on p. 43.

<sup>88.</sup> Cp. The commentary Prakūsa and the lines of Kṛṣṇānanda, p. 44.

<sup>89.</sup> Cp. Siddhūntalesa, quoted on p. 44.

<sup>90.</sup> Cp. The commentary Prakāsa, p. 45.

<sup>91.</sup> Cp. Pancadaśi, viii. 59:

Iti Saivapurāņeşu kūţasthah pravivecitah; Jīvesatvādirahitah kevalah svaprabhah sivah.

nirguṇa, without any limitation<sup>92</sup>. In the Kaumudī, Sākṣin is said to be the  $Pr\bar{a}j\bar{n}a$ , knower, who is nothing but another form of  $I\bar{s}vara$  that has no cause and who is the inner mate (antaraṅga) of the  $J\bar{\iota}va^{93}$ . In the  $Tattva\check{s}uddhi$ ,  $S\bar{a}kṣin$  is said by some to be Brahman in the appearance of  $J\bar{\iota}va$  like the mother o' pearl in the appearance of silver. Others hold him to be  $J\bar{\iota}va$ , limited by nescience and others, to be  $J\bar{\iota}va$ , limited by inner-organs<sup>94</sup>.

Now, the question is if  $S\bar{a}k\sin$  is veiled by  $avidy\bar{a}$ , then how is it that he illumines others? Some say,  $S\bar{a}k\sin$  illumines others ( $avidy\bar{a}$ ,  $ahamk\bar{a}ra$  etc.), just as the moon illumines  $r\bar{a}hu$ , which veils herself<sup>95</sup>. Others maintain that really, ignorance veils consciousness except  $S\bar{a}k\sin$  that illumines nescience, innerorgans and their properties<sup>96</sup>.

#### 92. Cp. Pancadasi, x. ii :

Nṛtyasalasthito dipah prabhum sabhyams ca nartakim; bhāsayaty avise ena tadabhāve' pi dipyate.

Tattvadīpa i. e., Tattvapradīpik i of Citsukha. Sākṣī cetā kevalo nirguņa' ca, Śvet. vi. 11. Krsnānanda,

Kütasthad pe yah saksa jivad bhedena darsitah; saiva natakadipe'pi tato bhedena darsitah.

Kṛṣṇālankāra on Siddhāntalesa, ch. 1.

93. Cp. Tad yathā priyayā striyā samparişvakto na bāhyam veda na kincanāntaram evam evāyam puruşah prājnenātmanā samparişvakto na bāhyam veda na kincanāntaram, Br. iv. 3. 21; Prājnenātmanā nvārūdha utsarjan yāti, Br. iv. 3. 35; Br. i. 3. 42.

Eko devah sarvabhūteņu gūdhah sarvavyāpī sarvabhūtāntarātmā; karmādhyakņah sarvabhūtādhivasah sākņī cetā kevalo nirguņas ca.

-Svet. vi 11.

- 94. Cp. Kṛṣṇālankāra on Siddhantaleśa, ch. 1.
- 95. Cp. Appayadiksita, Siddhantalesa, ch. 1.
- 96. Cp. Siddhantalesa, quoted on p. 48.

Now, if  $S\bar{a}ksin$  is not veiled by ignorance then the element of Bliss should always be manifest in him. As a matter of fact, it is manifest and therefore, it is an object of Saksin, not of love but it does not appear to be so on account of over its being limited. In salvation there is complete covered (97 - 99). satisfaction because of unlimited Bliss and in bond there is dissatisfaction because of a limited one 97. Advaitavidvācārva holds that in Sāksin, there is non-excellence of Bliss on account of his being limited and objects being superimposed Others imagine parts of Cit though it is an indivisible on him<sup>98</sup>. one. The part "Bliss" is covered, our general experience is "there is no bliss and bliss does not manifest itself", bliss is manifested through function. The part "Consciousness" is not covered, and hence, it is that in Sāksin there is Bliss to be found and Bliss is illumined being always with a higher and lower type of excellence 99.

illumined by Sākṣin independent of vrtti, is possible as  $samsk\bar{a}ra$  (impression), the cause of recollection, is the subtle state of knowledge dependent on vrtti and not of  $S\bar{a}ksin^{100}$ ? Some say that it is not the rule that the impression should be subject to that in the form of which there is function, for, in that case, the function cannot hold an impression which is an object of itself and if another function in the form of a function is admitted then it will go ad infinitum. So the thing is that what is illumined by the  $S\bar{a}ksin$ , limited by some function, is followed by an

Now, how is it that the recollection of ahamkāra etc.,

impression in the form of that function 101. Others (e.g., Bhārati-

<sup>97.</sup> Cp. Bhasata eva paramapremaspadatvalaksanam sukham
—Vivarana.

<sup>98.</sup> Cp. The commentary *Prakūsa*, pp. 48-49. Advaitavidyācūrya's work has not yet come to light.

<sup>99.</sup> Kṛṣṇānanda, n. 1, p. 49.

<sup>100.</sup> Cp. The commentary Prakasa, p. 50.

<sup>101.</sup> Cp. Appayadīksita, Siddhāntaleša, ch. 1; the commentary Prakāša, p. 50:

Yadākārā vittis tadgocara eva samskāro jāyata iti vyavasthī nīsti.

tirtha and the author of Tattvadīpana or Tattvapradīpikā) maintain that impression (samskāra) is due to Sāksin which divulges the knower, knowledge and the known and which is subject to destruction on account of its being reflected in the function taking the form of objects; so the recollection (smrti) of ahamkāra etc., is possible. It should be noted in this connexion that before the creation of the elements etc., the whole was uniform spirit. The distinction between things to be known, the persons who know and the act of knowing collectively called triputi was then nonexistent. It is admitted that such distinction usually vanishes at the time when this world comes to an end<sup>102</sup>. Others hold that samskāra is possible by ahamkāra etc., being known through the function of avidya, admitted in the stage of susupti or deep sleep (but not by mere Sākṣin)103. Others think that the function of ahamkāra is only an action like  $up\bar{a}san\bar{a}$ (meditation) and not a knowledge but the recognition "that I am", which is due to impression, the cause of recollection, is a knowledge relating to 'that' (tat) and not to T' (aham), that is, the impression, which is the cause of knowledge in the form of memory, is a knowledge in reference to 'that' and not in reference to 'I'104. Others maintain that the function in the form of ahamkāra is but a knowledge and not an action because mind is also admitted as an organ of sense (indriga) and the effect of the function is the removal of concealment only with regard to the external objects. Thus the result of the function manifests itself in overpowering the veil of ignorance 105.

Ghaṭaikākāradhīsthā cit ghaṭamevāvabhāsayet; ghaṭasya jñātatā brahmacaitanyenāvabhāsyate.

Pancadaśi, xi. 14; Tattvadipana i. e., Tattvapradipikā of Citsukha.

Buddheh karanatvābhyupagamāt, Śankara; Br. Bh. ii. iv; Śrīmadbhagavadgītā, x: Indriyānām manas cāsmi.

<sup>102.</sup> Cp. Bharatitirtha, Pancadaśi, viii. 4:

<sup>103.</sup> Cp. Siddhantaleśa, quoted on p. 51.

<sup>104.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 52.

<sup>105.</sup> Cp. Br. Bh. ii. iii :

Well, the function does not always overcome concealment. The function in the form of "this" in the perception 'this is silver' (caused by nacre) does not overcome concealment relating to nacre, otherwise superimposition of silver on nacre would have been impossible. It is not a rule that any and every function of the internal organ can remove ignorance, because it is seen that

(xviii) False imimposition with its cause (106-113).

when a pearl oyster shell is taken for silver, the veil putation or super- of ignorance is not overpowered by the function with reference to the mother o' pearl; could it overpower the veil then the mother o' pearl would

not have been mistaken for silver to . The function relating to 'this' destroys concealment in the part of "this" but the concealment in the part of "nacre" is not removed; so silver etc., coming in existence becomes possible. Therefore, some say that although the veil of ignorance is overpowered by the function with reference to 'this' in the case of 'this is silver', still, it cannot overpower the veil of ignorance with reference to the mother o' pearl and this is why the mother o' pearl is mistaken for silver 107. Hence, the part 'this', in the erroneous perception 'this is silver', which shines in the error, is called the locus and the part 'nacre' which is the object of concealment with all its effects, is called the substratum, so says the author of the Samksepaśārīraka<sup>108</sup>. Others maintain that the function in the form of 'this' removes completely the concealment of nacre but the silver is superimposed on account of the power of projection as in the case of the world of Jivanmukta (sthitaprajna, Gitā), who continues to be under the power

Thus, the view that the mind is not an organ, pleaded for in the Vedāntaparibhāsa cannot be accepted, as the experience is, I know myself'.

<sup>106.</sup> Cp. Krsnālankāra, ch. 1, quoted on p. 53:

Aparoksavrttimūtram ajnananivartakam iti nivamo nasti, bahvagocar iparok-avittimatram ajnananivartakam iti niyamo'pi nasti.

<sup>107.</sup> Cp. Adhyāsatīkāvivaraņa i. e., Pancapādikā-vivaraņa.

<sup>108.</sup> Cp. Samksepaśūrīraka; vilāso rajatādiviksepah, visayatvam āvṛtatvam, n. 4, p. 53.

of projection, though the power of concealment in regard to him is totally destroyed 109. Kavi-Tārkika Nṛṣiṃha Bhattopādhyāya, on the other hand, maintains that there is no authority that there is a function in the form of 'this' prior to the superimposition of silver as there is no such feeling or experience as 'this' is one knowledge and 'this silver' is another knowledge 110. Others think that the general function in the form of 'this' only is the cause of error or wrong apprehension. This function manifests Pure Intelligence (Sāksin), who manifests silver. Thus, the function in the form of 'silver' is not to be admitted 111. Others admit two functions in the case of errors: one in the form of 'this' and the other in the form of identity  $(t\bar{a}d\bar{a}tmya)$  between 'this' and the 'silver'112. Others conclude that the concealment of consciousness, limited by both 'this' and the function in the form of 'this', produces both the silver and the function in the form of silver, simultaneously 113.

As both direct knowledge and indirect knowledge have their respective causes, then what is the use of admitting the

(xix) The utility of the external projection of the function (crtti) (114-120). function going forth to the object in order to make it perceptible 114? On this point some say that an object is only perceived when it is illumined by consciousness reflected in the

function which goes forth to the object and takes its form but in the case of indirect knowledge, there is no possibility of the function going forth to the object; hence, in the case of

<sup>109.</sup> Chāndogya, vi. 14. 2:

Tasya tavadeva ciram yavanna vimoksye' tha sampatsye.

<sup>110.</sup> Kṛṣṇālankāra, ch. 1:

Idam ityekam jnanam, idam rajatam iti jnanam aparam ity anubhavabhavat.

Nṛsiṃha Baṭṭopādhyāya's work has not yet come to light.

<sup>111.</sup> Cp. Appaya Diksita, Siddhantalesa, ch. 1:

Adhisthanajnanam adhyasakaranam.

<sup>112-113.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 55.

<sup>114.</sup> Cp. Krsnālankāra, ch. 1.

direct knowledge function must be admitted as going forth to the object, which, in the case of indirect knowledge, is not necessary 115. others think that as direct contact with Sākṣin makes pleasure etc., perceptible, so in the case of the perception of external objects also, Sāksin comes in contact with them and this contact is caused through the function going forth to the objects and taking their forms 116. Others hold that the going forth of the function is for the distinct perception of objects<sup>117</sup>. Now. distinctness means the breaking of the veil; so it may be argued that this may be effected by the function which destroys all ignorances without going forth to the objects 118. It is not possible, for the nonperceptive function would also destroy ignorance. If to avoid this incongruity it is said that only the functions which are direct can do this, then the question may arise—what does directness consist of? It is not a genus ( $j\bar{a}ti$ ) on account of its nonpervasive character ( $\bar{a}m\hat{s}ikatv\bar{a}t$ =  $avy\bar{a}pyavrttitv\bar{a}t$ ) and commingling ( $\hat{s}\bar{a}bdatv\bar{a}din\bar{a}$   $sankav\bar{a}t$ )<sup>119</sup>. Others admit the going forth of the function for the purpose of removing the concealment of objects. Others admit it for the purpose of connection between consciousness and objects or for the manifestation of identity (between the subject and the object)<sup>120</sup>.

<sup>115.</sup> Cp. The commentary Prakūśa, p. 56.

<sup>116.</sup> Cp. Appayadīksita, Siddhantalesa, ch. 1.

<sup>117.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 57:

Parokṣāpekṣayā aparokṣaviṣaye spaṣṭatāyā abhivyaktacaitanyāvaguṇṭhanaṃ vinā durupapādatvāt tadarthaṃ nirgamakalpaneti.

<sup>118.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 57:

Yadajāānam yam puruṣam prati yadviṣayāvarakam, tat tadīyatadviṣayajāānanāsyam iti niyamasya nirgamavādino'pyāvasyakatvāt.

<sup>119.</sup> Cp. The commentary Prakāśa, p. 58:

<sup>&#</sup>x27;Parvato vahnimān' ity anumitau 'parvatam pasyāmi' ity amse eva tadanubhavāc chabdāparoksyābhyupagamena sābdatvādinā sankarāc ceti.

<sup>120.</sup> Cp. Siddhantalesa, ch. 1.

Thus the identity between the individual soul (Jiva) and the Supreme Entity (Brahman) is established on vedāntic authority as all scriptural texts drive at that<sup>121</sup>.

#### 121. Cp. Siddhantalesa, ch. 1:

Sarve'pi Vedanta upakramopasamharaikarupyaditatparyalingair vimṛsyamanah pratyagabhinne Brahmany advitiye samanyayanti.

The metaphysical views of the Vedanta are embodied in Badarayana's Brahmasūtra that has four chapters, for a general account of it,

cp. Radhakrishnan, Indian Philosophy, Vol. II, pp. 434-35.

The first chapter of the Vedāntasiddhāntasūktimanjarī deals with the theory of Brahman as the sole reality. Its purpose is samanvaya or reconciliation of the different vedāntic statements on this subject. Any interpretation of religion, any explanation of god, soul and the world is bound to take account of the religious experiences of those who declare that they have seen the eternal, and all conflicts among the recorded experiences of the sages of the past require to be reconciled. We have given here an exhaustive account of the first chapter, dealing, as it does, with the nature of Brahman, and its relation to the world and the individual soul. These are the main heads of Indian Monism, advaitavāda, that involves the most important problems of māyā, avidyā, sākṣin, vṛtti, adhyāsa, subject, object, creation, realisation, etc. We, therefore, give all necessary details about the first chapter. The three remaining chapters are dealt only in outlines.

II

The second chapter (avirodha) meets objections brought against this view and criticises rival theories. It also gives an account of the nature of the dependence of the world on God—the gradual evolution of the world from him and re-absorption into him. In the latter part there are interesting psychological discussions about the nature of the soul, its attributes, its relation to body and its own deeds, and to God. The following are the outlines:

Sruti not to be invalidated by Pratyakşa or Perception—predominance of Sruti over Pratyakşa—Pratyakşa, dependent on Sruti—refutation of validity of the 'reflection' theory—the substratum of objects in Dream—the mode of cognition of objects in Dream—the cause of Creation—the way of establishing the effectivity even of the objects, which are, after all, unreal—the unreality of the world inspite of the falsity of unreality—the difference in the limiting adjuncts of different individual souls—the limiting adjuncts of individual souls—no explanation for happiness and misery being different in each individual inspite of the difference of limiting adjuncts—refutation of the theory of the individual soul, having the size of an atom,

#### Ш

The third chapter (sādhana) discusses the ways and means of attaining Brahmavidyā. We have in it an account of rebirth and minor psychological and theological discussions, together with many exegetical comments. The following are the outlines:

Action (karman) produces a will to know—specific actions as enjoined by Śruti—the discussion about the right of three higher castes to actions leading to knowledge—the want of right of a Śūdra to such actions—the utility of renunciation for attaining knowledge—the right of Kṣatriya and Vaiśya to renunciation—the utility of 'hearing' in acquiring knowledge in another birth in the case of those having nonprimary fitness for study—the path of Yoga as necessary for knowledge—means of the realisation of Brahman—knowledge of Brahman as realised through the help of Śabda or Vedic Texts—the dispeller of ignorance—the destruction of the knowledge of Brahman and final emancipation.

#### IV

The fourth chapter (phala) deals with the fruits of Brahmavidyā. It also describes in some detail the theory of the departure of the soul after death along the two paths of the gods and the fathers ( $devay\bar{a}na$  and  $pitry\bar{a}na$ ), the nature of emancipation and nonreturn to bondage. The following are the outlines:

The nature of the parts of Avidya or ignorance—the nature of the cessation of ignorance—Salvation as the object of human life—Salvation as Bliss in itself, capable of being attained—the nature of the emancipated Soul.

## NOTE ON THE MANUSCRIPTS

The present edition of the  $VED\overline{A}NTASIDDH\overline{A}NTAS\overline{U}KTI-MA\overline{N}JARI$  with the commentary PRAK $\overline{A}$ SA is based on the following materials:—

- 1. A manuscript (Catal. No. III. B. 71) of the text with the commentary  $Prak\bar{a}\acute{s}a$  of the author Gangādharendra Sarasvatī (last part of the eighteenth century A. C.), generally correct, belonging to the Asiatic Society of Bengal, marked as A.
- 2. A manuscript\* (Catal. No. Vedānta 113) of the text with the commentary  $Prak\bar{a}$ śa, generally incorrect, belonging to the Calcutta Govt. Sanskrit College, marked as C.
- 3. The original text (without the commentary  $Prak\bar{a}$ sa), printed (but not edited) in the body of Apyaya Dikṣita's  $Siddh\bar{a}ntale$ sasamgraha, published in the Chowkhambā Sanskrit Series, Benares, marked as B.

This codex contains the text of *Vedāntasīddhāntasāktimañjarī*, a work on the Vedānta Philosophy by Gaṅgādharendra Sarasvatī, a pupil of Rāmacandra Sarasvatī, and a commentary on it under the name of *Prakāša* by the author himself"—*Descriptive Catalogue* of *Manuscripts*, preserved in the Calcutta Sanskrit College.

<sup>\* &</sup>quot;Vedāntasiddhāntasāktimaājarā (salīkā). Sabstance, country-made white paper, 12×5 inches. Folia, 37. Lines, 7-12 in a page. Character, Nāgara. Date? Appearance, not old, but worm-eaten throughout. Prose and verse. Not correct. Complete.

# ĒŔŔAŤA

| Read                        | For                       | Page | Line          |
|-----------------------------|---------------------------|------|---------------|
| त० त्रा० २-२-५-४            | ति॰ सं दपू॰ प्र॰ ३-२-५    | 2    | 10            |
| तै० ब्रा॰ ३-२-५-६           | ते सं दपू॰ प्र॰ ३-२-५     | 2    | 11            |
| इत्या वेद                   | दुत्यावेद                 | 10   | 8             |
| <b>ब</b> ्                  | jā<br>3                   | 11   | 26            |
| फलमाइति-                    | फलमावृत्ति-               | 34   | 5             |
| इति- ${ m A.}$              | व्रति-B.                  | 34   | 27 (footnote) |
| केचिट्च-                    | कैचिटूचु-                 | 38   | 5             |
| -इत्यभिभव:                  | -इच्यभिभवः                | 52   | 4             |
| -इन्थ-A.                    | •हत्य-B.                  | 52   | 29 (footnote) |
| सिद्धान्तलेश:               | सिद्धान्तदेश:             | 72   | 11            |
| - ব্যু                      | <b>অ</b> ূস্নি-           | 72   | 23            |
| नन्तमविष्ठिप्त-             | नन्दविक्दन-               | 78   | 19            |
| वैयर्थात्                   | वयर्थात्                  | 81   | 19            |
| तैवर्षिकस्य विद्यार्थकर्मा- | तैवर्णिकसार्थकर्माविद्या- | 102  | 3             |
| <b>ক্লক্যা</b> -            | ল <b>অ</b> হা-            | 109  | 1             |
| • प्रत्यगूप-                | . प्रत्ययप-,              | 134  | 17            |
| 23                          | 23-25                     | 135  | 23 *          |

## Authorities consulted

- 1. Atharvavedasamhitā.
- 2. Antitheistic Theories (Flint).
- 3. Anumanacintamanirahasya (Bib. Ind.), Mathuranatha.
- 4. Advaitadīpikā (MS., ASB.), Nṛsiṃhāśrama, with Vivaraṇaţīkā of Nārāyaṇāśrama.
- 5. Anubhūtiprakāśa, Vidyāraņya.
- 6. Arthasamgraha, English Translation, ed. Gokhale.
- 7. Advaita Philosophy (Cal. Un.), K. Sastri.
- 8. Brahmasūtra, Bādarayaņa.
- 9. Brahmasūtra-Śāṅkarabhāṣya, CSS. I.
- 10. Bhāmatī, Vācaspatimiśra.
- 11. Bhāṣāpariccheda, Viśvanātha.
- 12. Brhadaranyakopanisad.
- 13. Brhadaranyakopanişadbhaşya, Sankaracarya.
- 14. Brahmavidyābharaņa, Advaitamañjarī edn.
- 15. Brahmananda, (MS. ASB.), Ramakışna.
- 16. Chandogyopanisad.
- 17. Carakasamhitā.
- 18. Catalogus Catalogorum.
- 19. Drgdrsyaviveka, Vidyaranya.
- 20. Hindu Realism, Jagadish Chandra Chatterji.
- 21. History of Indian Philosophy, Vol. I & II, S. N. Dasgupta.
- 22. History of Sanskrit Literature, Keith.
- 23. Herbert Spencer.
- 24. Indian Philosophy, Vol. I & II, S. Radhakrishnan.
- 25. Introduction to Śrīmadbhagavadgītā (with Text), N. Vedāntatīrtha, 1930.
- 26. Indian Theism.
- 27. Jaiminiyanyāyamālāvistara, Mādhavācārya.
- 28. Kāvyaprakāśa, CSS. VI.
- 29. Kṛṣṇālankāra, commentary on Siddhāntaleśa, Kṛṣṇānandatīrtha.
- 30. Kaivalyopanisad.
- 31. Kaivalyakalpadruma, commentary on Svārājyasiddhi (MS. ASB.), Gangādharendra Sarasvatī.
- 32. Kalpataru, commentary on Bhamati, Amalananda.
- 33. Kathopanişad.

#### lviii

- 34. Mangalavada (Tattvacintāmaņi), Gangesopādhyaya.
- 35. Mahābhāṣya, Patanjali.
- 36. Mahābhārata.
- 37. Maxims (2nd edn.), Jacob.
- 38. Mimāmsāsūtra (Pūrvamīmāmsāsūtra), Jaimini.
- 39. Mīmāmsāsūtrabhāsya (Pūrvamīmāmsāsūtrabhāsya, Sabarabhāsya), Sabara Svāmin.
- 40. Manusamhitā.
- 41. Mimānisānyāyaprakāśa, Āpodeva, with commentary, Kṛṣṇanātha Nyāyapañcānana.
- 42. Muktāvali (Vedāntasiddhāntamuktāvali), Prakāśānanda, English Translation, Venis.
- 43. Māṇḍūkyopaniṣad.
- 44. Māṇdūkyakārikā (Gaudapādakārikā), Gaudapādācārya.
- 45. Mandūkyakarikabhasya, Sankara.
- 46. Mundakopanişad.
- 47. Nayanaprasādinī, commentary on Citsukhī Tattvapradīpikā.
- 48. Nṛṣimhatāpanïyopaniṣad.
- 49. Naiskarmyasiddhi, Sureśvarācārya.
- 50. Nyāyadarsaner Itihāsa, N. Vedāntatīrtha, 1932.
- 51. Nyāyāmṛta & Advaitasiddhi, CSS. IX.
- 52. Praśnopanisad.
- 53. Pancadasi, Bharatitirtha and Vidyaranya, English Translation, Devotee.
- 54. Philosophy of Religion, Galloway.
- 55. Paṇḍit, Benares.
- 56. Primer of Indian Logic, Kuppuswami Sastri.
- 57. Plato.
- 58. Pañcikaraņavārttika, Sureśvara.
- 59. Pāņinisūtra.
- 60. Pancapadika.
- 61. Prakāśa, commentary on Vedāntasiddhāntasūktimanjarī.
- 62. Rgvedasamhitā.
- 63. Rational Refutation, Fitzedward Hall.
- 64. Sāmavedasamhitā.
- 65. Subodhinițikă, commentary on Sadananda's Vedantasara.
- 66. Satapathabrāhmaņa.
- 67. Saptapadārthī, CSS. VIII., Introduction, N. Vedāntatīrtha, 1934.
- 68. Sarvopanişatsāra.
- 69. Sarasvatībhavana Studies, Gopinath Kaviraj.
- 70. Sankşepasarıraka, Sarvajnatmaguru.

#### lix

- 71. Śvetāśvataropanisad.
- 72. Sreegopal Basumallick Fellowship Lectures, 1931, K. Sastri.
- 73. Siddhāntaleśa (Siddhāntaleśasamgraha), Apyayadīkṣita.
- 74. Svārājyasiddhi, Gangādharendra Sarasvatī.
- 75. Tarkasamgraha, Annambhatta.
- 76. Tarkasamgraha, Intro., GOS. III, Anandajñana.
- 77. Tattvacintāmaņi, Gangesopādhyāya.
- 78. Taittirīyāraņyaka.
- 79. Taittiriyopanişad.
- 80. Taittiriyopanisadbhasya, Sankara.
- 81. Tattvanirņaya (Padārthatattvanirņaya), MS., Gangāpurī Bhattāraka.
- 82. Tattvadipa, Tattvadipana or Tattvapradipikā, Citsukha.
- 83. Tattvaviveka, Nīsimhāśrama (ed. Pandit).
- 84. Vivarana (Pañcapādikāvivarana).
- 85. Vācaspatya, Tārānātha Tarkavācaspati.
- 86. Vedantakalpataruparimala, Apyaya Diksita.
- 87. Vedintasūtra, English Translation, Thibeaut.
- 88. Vākyavītti,
- 89. Vārttika, (1) commentary on Brahmasūtrašākarabhāṣya, Nārāyaṇa Sarasvatī, CSS. I; (2) commentary on Bṛhadāraṇyako-paniṣadbhāṣya, Sureśvara.
- 90. Vedāntasāra, ed. Jacob.
- 91. Vedāntaparibhāṣā, ed. Calcutta University; Jivānanda.
- 92. Yogavāsistha-Rāmāyaņa.
- 93. Yogasūtrabhāṣya, Vyāsa.
- 94. Yajurvedasamhita.

#### **ABBREVIATIONS**

ASB.—Asiatic Society of Bengal.

Br.—Brhadāraņyakopaniṣad.

Br.Bh.—Brhadaranyakopanisadbhasya.

Br.(Bra.)-Brahmasūtra.

Br.Bh.—Brahmasūtra-śānkarabhāsya.

C.S.S.(CSS.)—Calcutta Sanskrit Series.

Ch.S.S. (C.S.S. Benares.)—Chowkhamba Sanskrit Series.

Chā.(Chāndogya)—Chāndogyopaniṣad.

Catal.—Catalogue.

G.O.S. (GOS.)-Gaekwad Oriental Series.

Gītā.—Śrīmadbhagavadgītā.

Gitā.Bh.—Śrimadbhagavadg tī-Śankarabhāsya.

Intro.—Introduction.

Kai.-Kaivalyopanisad.

Katha.—Kathopanisad.

Manu- Manusamhitā.

Māṇd.-Māṇdūkyopanisad.

Mandukyakarika.Bh.—Gau lapudakarika-Sankarabhasya.

Mund-Mundakopanisad.

MS.—Manuscript.

Nr.up.—Nrsimhatapaniyopanisad.

Pra.-Prasnopanisad.

Pān.—Paņinisūtra.

Rk.-Rgvedasamhita.

Sat. (Sata.) Br. - Satapatha-Brahmana.

Sl.—Śloka.

Sarva.up.—Sarvopanisatsara.

Svet .- Svetāsvataropanisad.

Tai.(Tait.)Ar.(Ar.)-Taittiriyaranyaka.

Tai-Taittiriyopanişad.

Tai.Bh.—Taittiriyopanişat-Śāńkarabhāşya.

Yoga.Bh.—Yogasūtra-Vyāsabhāṣya.

# सप्रकाश-वेदान्तसिद्धान्तसृक्तिमञ्जरीगत-प्रकरणानां सूची

## प्रथमपरिच्छेदस्य

| प्रकरणानि                                 | पत्राङ्काः | प्रकरणानि                             | पत्राङ्काः |  |  |  |
|-------------------------------------------|------------|---------------------------------------|------------|--|--|--|
| मङ्गलाचरणम्                               | १          | वृत्त्युपयोग-विचारः                   | ३३         |  |  |  |
| विधि-विचारः                               | ٦          | वृत्त्या सह विषयस्य सम्बन्ध-          |            |  |  |  |
| ब्रह्मलक्षण-विचारः                        | 9          | विचारः                                | . રૂપ્ટ    |  |  |  |
| ब्रह्मणः कारणत्व-विचारः                   | ११         | अभेदाभिव्यक्तिस्वरूप-विचारः           | ३६         |  |  |  |
| माथाकारणस्व-विचारः                        | १५         | आवरणाभिभवस्वरूप-विचारः                | ३७         |  |  |  |
| जीवेश्वरस्वरूप-विचारो मायाऽविद्या-        |            | साक्षिस्वरूप-विचारः                   | ४५         |  |  |  |
| स्वरूप-विचारश्च                           | १७         | साक्षिणोऽज्ञानानावृत्तत्व-विचारः      | . ૪૭       |  |  |  |
| जीवैकत्वानेकत्व-विचारः                    | २५         | अहङ्काराद्यनुसन्धान-विचारः            | ۹٥.        |  |  |  |
| ब्रह्मणः कर्त्तृत्वस्वरूप-विचारः          | २९         | सकारणाध्यास-विचारः                    | . ५३       |  |  |  |
| ब्रह्मणः सर्वज्ञत्वस्वरूप-विचारः          | <b>३</b> १ | वृत्तिनिर्गमावश्यकत्व-विचारः          | . ५६       |  |  |  |
| द्वितीयपरिच्छेदस्य                        |            |                                       |            |  |  |  |
| प्रत्यक्षेणाद्वेतश्चतेरबाध-विचारः         | ξo         | मिथ्यापदार्थस्याप्यर्थक्रियाकारित्वो  | प-         |  |  |  |
| श्रुतेः प्रत्यक्षाद्वलीयस्त्वस्य व्यवस्थि | -          | पादन-प्रकारः                          | . ८६       |  |  |  |
| विचारः                                    | ફ૪         | मिथ्यात्वस्य मिथ्यात्वेऽपि प्रपञ्च    |            |  |  |  |
| श्रृत्युपजीव्यत्वेन प्रत्यक्षाबाधशङ्का    |            | मिथ्यास्व-विचारः                      | . ८९       |  |  |  |
| परिद्वार-विचारः                           | ६७         | जीवोपाधिभेद-विचारः                    | . ९१       |  |  |  |
| प्रतिबिम्बसत्यत्वनिराकरण-विचारः           | <b>9</b> 0 | जीवोपाधि-विचारः                       | . ९३       |  |  |  |
| स्वाप्नपदार्थाधिष्ठान-विचारः              | ७६         | उपाधिभेदेऽपि छखाद्यनुसन्धानसाङ्ग      |            |  |  |  |
| स्वाप्नपदार्थानुभवप्रकार-विचारः           | 60         | पादन-विचारः                           | . ९५       |  |  |  |
| सृष्टिकल्पक-विचारः                        | ८३         | जीवाणुत्वनिराकरण-विचारः               | . ९६       |  |  |  |
|                                           | तृतीयप     | रिच्छेदस्य                            |            |  |  |  |
| कर्मणां विविदिषाविद्याफळकत्व-विच          | ारः ९८     | अमुख्याधिकारिकृतश्रवणादेर्जन्मान      | त्तरीय-    |  |  |  |
| श्रुतिविनियुक्तकर्मविशेषप्रतिपादन-वि      |            | विद्योपयोगित्व-प्रतिपादनम्            | १०८        |  |  |  |
| त्रैवर्णिकस्यार्थकर्मविद्याधिकार-निरूप    | णम् १०२    | विद्योपयोगियोगमार्ग-निरूपणम्          | ११०        |  |  |  |
| श्रद्रस्य विद्यार्थकर्माधिकाराभाव-        |            | ब्रह्मसाक्षात्कारे करण-विचारः         | 888        |  |  |  |
| प्रतिपादनम्                               | १०३        | ब्रह्मज्ञानस्य शाब्दापरोक्षत्व-विचारः | ११२        |  |  |  |
| सन्नगसस्य विद्योपयोगितव-निरूपण            | १ १०४      | अज्ञाननिवर्त्तक-निरूपणम्              | ११५        |  |  |  |
| क्षत्रियवैश्ययोः सन्नगसाधिकार-विच         | ारः १०५    | ब्रह्मज्ञानविनाशक-विचारः              | ११९        |  |  |  |
| चतुर्थपरिच्छेदस्य                         |            |                                       |            |  |  |  |
| अविद्यालेशस्त्रस्य-विद्यारः               | १२२        | स्वरूपानन्दरूपमोक्षस्य प्राप्यत्वा-   |            |  |  |  |
| अविद्यानिवृत्तिस्वरूप-विचारः              | १२४        | प्राप्यत्व-विचारः                     | १२६        |  |  |  |
| मोक्षस्य स्वतः पुरुवार्थत्व-विवारः        | १२५        | मुक्तस्वरूप-विचारः                    |            |  |  |  |

# वेदान्तिसद्धान्तसृक्तिमञ्जरीगत-विषयाणां सूची

| विषयाः                        | पत्राङ्काः श्लो     | काङ्काः  | विषयाः                 |                              | पत्राङ्काः श्ले      | ोकाङ्काः |
|-------------------------------|---------------------|----------|------------------------|------------------------------|----------------------|----------|
| अज्ञाननिवर्सकनिरूपणम्         | ११५                 | २७       | अध्यस्तरजतस्येदः       | <b>ं</b> शाऽ <b>ज्ञान</b> मे | ावोपा-               |          |
| अज्ञानलेशानुवृत्तिः           | <b>२६</b>           | ४६       | दानम्                  | •••                          | ५४                   | १०९      |
| अज्ञानसत्तायुक्तस्य प्रपद्धस  | य                   |          | अनध्यस्तरजतज्ञा        | गभावः                        | ५५                   | ११३      |
| प्रत्यक्षत्वम्                | ८५                  | ४६       | अनुवृत्तमूलाविद्या     | पा एवाऽवि                    | धा-                  |          |
| अज्ञानस्य जीवाश्रितत्वम्      | २७                  | ४८       | लेशत्वम्               | •••                          | १२२                  | ş        |
| अज्ञानस्य पुरुषाश्चितत्वम्    | 88                  | ૯૯       | अन्तः <b>करणभेदाभे</b> | योरनुसन्ध                    | <b>ानान</b> नुसन्    | त्राम-   |
| अज्ञानस्य विषयाश्रितत्वर      | <b>इ</b> ४४         | ८९       | प्रयोजकत्वम्           | •••                          | ९५                   | ६६       |
| अज्ञानस्य सांशत्वाङ्गीकार     | दिकोपाधौ नि         | वृत्त-   | अन्तःकरणस्य क          | र्रत्वात् तत                 | सा <b>न्नि</b> ध्याद | त्मनि    |
| स्याप्युपाध्यन्तरेऽनुवृत्तिः  | प्र <b>म्भवः</b> २६ | ४६       | <b>स्र</b> खाद्यध्यासः | •••                          | ९३                   | ६२       |
| अज्ञानानां नानात्वमङ्गीकृत    | स्य तदभेदस्या       | <b>'</b> | अन्तःकरणादिवि          | <b>शेष्टचैतन्य</b>           | न्य ताहश-            |          |
| मनुसन्धामप्रयोजकत्व <b>म्</b> | . ९५                | ६६       | चैतन्यान्तराद्व        | भेदाद व्यव                   | स्या ९२              | ६१       |
| अज्ञानान्तरनाशः               | ફ∙૮                 | ಅ೪       | अन्तःकरणे चिदा         | भासस्य छ                     | बाद्या-              |          |
| अद्वैतविद्याचार्यमते अनिव     | च्यिवाविद्या-       |          | श्रयत्वम्              | •••                          | ९२                   | ६०       |
| निवृत्तिः                     | १२५                 | . 9      | अन्तःकरणोपधाने         | न जीवः                       |                      |          |
| अद्वैतविद्याचार्यमते आनन्त    | र्स्येकस्वे-        |          | साक्षी                 | •••                          | ४६                   | 68       |
| <b>ऽप्यध्यस्ततारतम्यम्</b>    | ४८                  | ९८       | अपच्छेदन्यायः          | •••                          | ६३                   | •        |
| अहैतविद्याचार्यमते आपरो       | क्ष्यस्य चैतन्य     | -        | अपरोक्षज्ञानजनक        | त्वेन                        |                      |          |
| धर्मत्वमेव, न ज्ञानधर्मत      | वम् ११४             | ર૪       | नियमविधिः              | •••                          | Ę                    | •        |
| अद्वैतविद्याचार्यमते प्रतिवि  | म्बस्य              |          | अपरोक्षात्मविषय        | हत्वेन शब                    | दस्यापरोक्ष          | श्च-     |
| मिथ्यात्वम्                   | ७२                  | २१       | जनकत्वम्               | •••                          | ११३                  | २३       |
| अद्भेतिविधाचार्यमते स्वाप्तः  | प्रपञ्चस्य न प्र    | ाति-     | अपूर्वविधिः            | •••                          | ₹ .                  | ३        |
| भारिकत्वमपि तु व्यावहा        | रिकत्वम् ८७         | . ५१     | अपोद्यः                | •••                          | •                    | . 60     |
| अद्वैतात्मप्रतिपादकभाषाप्र    | बन्धश्रवण-          |          | अभिभवनाशः सं           | वेष्टनम्                     |                      |          |
| निवृत्तिफलको वेदान्तश्रव      | ाणनियम-             |          | अपसरणं वा              | •••                          | ३७                   | ७२       |
| विधिः                         | 8                   | લ્       | अभेदाभिव्यक्तिए        | ारूपवि <b>चा</b> र           | :                    | •        |
| अधिष्ठानम्                    | . ५३                | १०८      | (बृत्तिद्वारा एकी      | भावः)                        | ३६                   | ६८       |

NO.

| विषयाः                               | पत्राङ्काः श्लो  | काङ्काः । | विष्याः                       | पत्राङ्काः श्लोकाङ्काः  |
|--------------------------------------|------------------|-----------|-------------------------------|-------------------------|
| अमुख्याधिकारिकृतवेदान्त              | विचारस्य जन्म    | ान्त-     | पुरुषान्तरानन्दापरोक्ष्याभा   | वेन विद्यया             |
| रीयविद्याचाष्ट्युपयोगित्व            | म् १०८           | १५        | तद्ध्यासनिवृत्तौ तदापरोक्ष    | यम् १२८ १३              |
| अ <b>वच्छेर्पक्षः</b>                | २४               | ८१        | आवरणशक्तिप्रतिबन्धरूपोऽ       | हान-                    |
| अवस्थारूपाज्ञानस्य सादित             | वम् ३८           | હલ        | तिरस्कारः                     | 80 66                   |
| अवस्थारूपाज्ञानानामनावि              | त्वम् ३८         | હલ        | आवरणाभिभवस्वरूपविचार          |                         |
| अविद्या                              | १८               | २९        | आविद्यकजीवेश्वरविभागमत        | •                       |
| अविद्यातिरिक्तस्यैव प्रत्यक्ष        | समये             |           | _                             |                         |
| सृष्टिः                              | ८३               | ૪ર        | इदमाकारा वृत्तिरध्यासकार      |                         |
| अविद्यानिवृत्तिस्वरूपविद्या          | ₹:               |           | <b>बृत्तिस्त्वध्यस्तविषया</b> |                         |
| (आ <b>त्मरू</b> पैब सा)              | १२४              | ٩         | ईश्वराश्रिताया मायाया एव      |                         |
| अ <b>विद्यालेशस्वरू</b> पविचारः      |                  |           | प्रपञ्चकारणत्वम्              | ર૮ ્લશ્                 |
| ( <b>विक्षेपशक्तर्यश</b> स्य तद्रुपत | <b>वम्) १</b> २२ | 8         | उपलक्षितस्य चैतन्यात्मनैक     | <b>ो-</b>               |
| अविद्यासंस्कारस्याविद्याले           |                  | . 3       | भावः                          | , <b>3</b>              |
| अविद्योपाधिको जीव एव स               | नाक्षी ४६        | ९४        | उपाधिभेदेऽपि छलाद्यमुसन्ध     | राम-                    |
| असंन्यासिनामपि त्रैषणिव              | ग्रामा-          |           | साङ्कर्यापादनविचारः           | ९५ ६६                   |
| मेव ज्ञानोत्पत्तिनिरूपणम             |                  |           | एकजीववादे हिरण्यगर्भंस्       | य कक्पभेदेन             |
| (त्रैवणिकस्यार्थकर्मविद्याधि         | •                |           | नानात्वाह विनिगमनावि          | रहादेक-                 |
| निरूपणम्)                            |                  | 6         | जीववादः                       | २५ ४४                   |
| अ <b>हङ्काराद्य</b> नुसन्धानविचार    |                  |           | कर्तृत्वस्वरूपविचारः          | y.                      |
| (बृत्तेरनित्यस्वात् संस्का           |                  | 900       | (ब्रह्मणः)                    | .૨૬ ૬૨                  |
| अहङ्कारानवच्छिन्नस्याऽऽन             |                  | Ì         | कर्मणां ज्ञानोत्पत्ताबुपयोगा  | नेरूपणम् ,              |
|                                      |                  |           | (आश्रमचतुष्टयकर्मणामेव)       |                         |
| स्वाप्नप्रपञ्चाधिष्टानत्वम्          |                  | <b>३१</b> | ( श्रुतिविनियुक्तकर्मविषेष-   | ring, in the Cont       |
| अहमाकारवृत्तेर्ज्ञानत्वम्            |                  | १०५       | प्रतिपादनविचारः )             | . \$00 B                |
| अद्यमाकारवृत्तेर्ज्ञानत्वाभाव        |                  | १०४       | करुपतस्मते विश्वरकर्मणामा     |                         |
| आनन्दबोधाचार्यमते आर                 |                  |           | ज्ञानोपयोगित्वम्              | L.                      |
| पश्चभप्रकारा अविद्यानिः              | •                | ₹.        | कल्पितचैतन्यभेदाश्रयणमा       | ब्रेण हा है है है है है |
| आमन्द्रसयः                           | . २१             | ३५        | तहव्यवस्था                    | ९३ (६३                  |
| आमन्द्रस्याऽऽवृतत्वम्                | . 89             |           | कल्पिताइमाकारहरूया संस        | कारीप-                  |
| आक्त्यापरोक्ष्येऽपि तहभेर            | ाज्यासात्        |           | यत्तिः ,,,                    | 48                      |

| विषयाः                                    | पत्राङ्काः        | स्रोकाङ्काः | विषयाः                             | पत्राङ्काः                                    | श्लोकाङ्काः  |
|-------------------------------------------|-------------------|-------------|------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------|
| कार्यसाक्षात् <b>कारवत्त्वरूपं</b>        |                   |             | जीवेश्वरस्वरूप <b>विवा</b> रः      | १७                                            | २८           |
| कर्तृत्वम्                                | ३०                | ५४          | जीवैकत्वानेकत्वविचारः              | २५                                            | ४३           |
| कार्यानुकूलज्ञानव <del>रवं</del> कर्तृत्य | <b>गम्</b> २९     | ५३          | जीवोपाधिभेद <b>वि</b> चारः, जीव    | त्रोपाधि-                                     |              |
| काल्पनिकस्य ब्रह्मानन्दाभा                | ावस्या-           |             | भेदसम्भावना, आस्म                  | गऽभेदे-                                       |              |
| विद्यानिवृत्त्या निवृत्तिः                | १२७               | ११          | ऽपि उपाधिभेदेन <del>छख</del> दु    | खादि-                                         |              |
| कौमुदीमते जगज्जनमस्थिति                   | तेलयेषु           |             | व्यवस्था                           | ९१                                            | 96           |
| एकैकं ब्रह्मणो लक्षणम् , ल                | क्षणत्रय-         |             | जीवोपाधिभेदसम्भावनोपप              | ात्ति-                                        |              |
| मेवेदं परस्परनिरपेक्षम्                   | 9                 | \$8         | निरूपणम् , मनसां भे                | दात्                                          |              |
| कौमुदीमते परमेश्वरस्येव रू                | पभेदः             |             | तस्यैव छलाद्याश्रयत्वम्            | ९१                                            | . <b>५</b> ९ |
| साक्षी                                    | ४६                | ९३          | ज्ञानाज्ञानयोर्विरोधो <b>पपस्य</b> | ર્થ                                           |              |
| कौमुदीमते स्वरूपज्ञानेन स                 | र्वाव-            |             | वृत्तिनिर्गमावश्यकत्वम्            | ५८                                            | ११९          |
| भासकत्वं सर्वज्ञत्वम्                     | <b>३</b> १        | <b>५८</b>   | ज्ञानेनैकाज्ञाननाशेऽप्यज्ञान       | T-                                            |              |
| वित्छवाचार्यमते मुक्तौ दुः                | खा <b>भाव</b> स्य | •           | न्तरानुवृत्तिः                     | ३९                                            | •ફ           |
| न स्वतः पुरुषार्थस्वं                     | किन्तु            |             | तत्त्वविवेकमते रूपभेदेन            | भेन्नायां                                     |              |
| अनव च्छिन्नानन्दप्राप्तेरेव               | १२६               | ९           | मायायां चित्रप्रतिबिम्ब            | <b>ई</b> श्वरः,                               |              |
| वित्छखाचार्यमतेऽहडूारादी                  | ना-               |             | अविद्यायां चित्रप्रतिकि            | म्बो                                          |              |
| मपि केवलसाक्षिवेद्यत्वेन                  | प्राति-           |             | जीवः                               | १८                                            | ३०           |
| भासिकत्वम्                                | ८६                | ૪૮          | तत्त्वशुद्धिकृत्मते प्रत्यक्षस्य   | सन्मात्र-                                     |              |
| चिदुपरागार्थं ब्रह्मचैतन्याभे             | दाभि-             |             | ग्राहकत्वेन घटा <b>द्यविषयक</b>    | त्वम् ६०                                      | २            |
| व्यक्तवर्थं वा वृत्तिनिर्गमापे            | क्षा ५८           | १२०         | तत्त्वशुद्धिकृत्मते साक्षात्क      | ारजन्य-                                       |              |
| चैतन्यस्य वृत्तिद्वारकः पर                | स्परा-            |             | स्मरणवस्त्रेन सर्वज्ञत्वम्         | <b>३</b> १                                    | 96           |
| सम्बन्धः                                  | \$8               | ६५          | तत्त्वशुद्धिमते वशकोटिरेव          | साक्षी                                        |              |
| चैतन्याभिव्यक्तार्थं वृत्त्वाक            | भ्यक-             |             | प्रतिभासतो जीवकोटिः                | ४६                                            | ९४           |
| त्वम्                                     | ५७                | ११६         | तत्त्वावेदकत्वेऽपि काछत्रया        | बाध्य-                                        |              |
| जगजन्मस्थितिभङ्गानां समु                  | दिताना-           |             | त्वस्य प्रत्यक्षेण ग्रहणास         | म्भवा-                                        |              |
| मन्यमते बह्मछक्षणत्वम्                    | १०                | १५          | च्छ्रौतस्य मिध्यात्वस्य            | बाधा-                                         |              |
| जीवब्रह्माभेदगोचरज्ञानस्यैव               | मूला-             |             | भावः                               | <b>\ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ </b> | <b>\$</b>    |
| ज्ञाननिवर्त्तकत्वम्                       | ११८               | ३२          | त्रैवर्णिकानां सन्न्यासाधि         | कारः                                          | 3,           |
| जीवस्यव सर्वप्रपञ्जोपादानर                | वम् १५            | रं३         | ( क्षत्रियवैश्ययोः सन्न्या         | साधिकार-                                      | 1 .          |
| <b>जीवाणु</b> त्वनिराकर <b>णवि</b> चारः   |                   | ६७          | विचारः )                           | १०५                                           | . 18         |

| विषयाः                                 | पत्राङ्काः   | श्लोकाङ्काः | विषयाः पत्राङ्काः श्लोकाङ्काः                                    |
|----------------------------------------|--------------|-------------|------------------------------------------------------------------|
| दग्धतृ <b>णकू</b> टदहनोदाहरणेन         | चरम-         |             | न्यायचन्द्रिकाकृत्मते अज्ञानान्तरा-                              |
| वृत्ति <b>निवृ</b> त्त्युपपत्तिः ( ब्र | ह्यज्ञान-    |             | तिरस्कारः ४१ .८२                                                 |
| विनाशकविचारः)                          | ११९          | ३४          | न्यायसधाकृत्मते प्रत्यक्षस्य घटादि-                              |
| दग्भकोहपीताम्बृदाहरणेन                 |              |             | विषयकत्वेऽपि सत्ताया अधि-                                        |
| तदुपपत्तिः                             |              | इध          | ष्ठानगताया एव तत्र भानम् ६१ ३                                    |
| ह्युद्रश्यविवेकोक्तो विशेष             |              | ३९          | पञ्चदश्युक्तो (चित्रदीपे) जीवे-                                  |
| दृश्यस्य ज्ञानानतिरिकत्व               | म् ८५        | <b>છ</b> લ  | श्वरभेदः २० ३४                                                   |
| इडानुरोधेन वृत्तिनिर्गमस               | य            |             | (पदार्थ)तत्त्वनिर्णयकृत्यते माया-                                |
| फिलत्वम्                               | 96           | १२०         | ब्रह्मणोरुभयोर्जगदुपादानत्वम् १५ २४                              |
| हिस्हिश्चादिमते प्रपञ्चस्य             | र प्रत्यक्ष- |             | परिसंख्याविधिः २ ३                                               |
| समय एव सृष्टिः                         |              | . 80        | परिसंख्याविधौ वार्त्तिकमतम् ८ १२                                 |
| दृष्टिसृष्टिवादिमते वियदा              |              |             | पानादिकियायां जलस्वेनेव प्रयोजकता,                               |
| तत्क्रमादेः श्रुतितात्पर्य             | विषय-        |             | न सत्यजलस्त्रेन ८८ ५३                                            |
| स्वम्                                  | ·            | ४३          | पुरुषविषयरूपाश्रयभेदेनाज्ञान-                                    |
| देशकाळाविविशेषणान्तरा                  |              |             | द्वैविध्यम् ४३ ८७                                                |
| ज्ञानानां द्वितीयादिवृत्ति             | नाश्य-       |             | प्रकटार्थकुन्मतेनाऽऽस्मदर्शनविधेरपूर्व-                          |
| स्बम्                                  |              | ८३          | विधित्वम् ३ ४                                                    |
| धाराचाहिकम्-द्वितीयवृ                  | _            |             | प्रकटार्थकृन्मते स्वोपाधिमायापरि-                                |
| तिरस्कृताज्ञानतिरस्कार                 |              | ,           | णामैः प्रपञ्चापरोक्षवत्त्वं सर्वज्ञ-                             |
| पालनम्                                 |              | ८१          | त्वम् ३१ ५७                                                      |
| थीवासनाप्रतिबिम्ब ईश्वर                |              | ३३          | प्रकटार्थविन्(विवरण)मते मायायां                                  |
| ध्वंसस्य प्रतियोग्यति                  | क्तिजन्यत्व- |             | चित्प्रतिबिम्बस्येश्वरत्वम्,                                     |
| नियमे व्यभिचारप्रदर्शन                 | म् ११९       | ३४(टी)      | अविद्यायां चित्प्रतिबिम्बस्य                                     |
| <b>निद्रारूपमूळाज्ञानावस्था</b>        | भेदस्य       |             | जीवत्वम् १७ २८                                                   |
| स्वाप्रप्रवापादानत्वम्                 |              | २९          | प्रतिजीवमविद्याभेदाम्युपरामेन बद्ध-                              |
|                                        | <b>ર</b>     | . 3         | मुक्तन्यवस्थोपपत्तिः २८ ४९                                       |
| निर्गु <i>णस्या</i> प्युपासनोपपाद      |              |             | प्रतिबिम्बसत्यत्वनिराकरण-                                        |
| विबोपयोगियोगमार्गनि                    |              | <b>२८</b>   | विचारः ७० १८                                                     |
| नृसिहभद्दसते इदमान                     |              |             | प्रतिबिम्बाध्यासे विश्लेपशक्त्यं-<br>शेनानुवर्त्तमानस्याज्ञानस्य |
| रभावः                                  |              | ११०         |                                                                  |

| विषयाः पत्राङ्काः                                                  | श्लोकाङ्काः  | विषयाः               |                       | पत्राङ्काः  | श्लोकाङ्काः |
|--------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------|-----------------------|-------------|-------------|
| प्रतिमुखाध्यासपक्षः ७२                                             | २१           | ब्रह्मरुक्षणे जग     | ाजन्मस्थि             | तेभङ्गे-    |             |
| प्रत्यक्षस्य बृत्तिवेद्यत्वम् , परोक्षस्य                          |              | ष्वेकेकस्य ब्रह      | ग्रस्थणत्वं           | कौमुदी-     |             |
| चैतन्यवेद्यस्यम् ५६                                                | ११५          | कुन्मते              | •••                   | ९           | १३          |
| प्रत्यक्षेणाद्वेतश्रुतेरबाधविचारः ६०                               | 8            | ब्रह्मविषयकस्य       | शब्दज्ञा              | नस्याप्य-   |             |
| प्रत्यक्षेणाबाध्यत्वग्रहणसम्भवेऽपि                                 |              | परोक्षत्वोपपाव       | (नम्                  | •           |             |
| अबाध्यत्वे उत्कर्षापकर्षस्वीकारेण                                  |              | (ब्रह्मज्ञानस्य श    | ाब्दापरोक् <u>ष</u> त | ব-          |             |
| बद्धज्ञानेतराबाध्यत्वस्य ब्रह्मज्ञान-                              |              | विचारः)              |                       | ११२         | <b>૨</b> १  |
| बाध्यत्वस्य चाविरोधः ६३                                            | Ę            | ब्रह्मसाक्षात्कारे   | करणविचा               | रः, ब्रह्म- |             |
| प्रपञ्चस्वरूपानिषेधेऽपि तस्य                                       |              | साक्षात्कारे व       | <b>गरणनि</b> रूप      | गम् ,       |             |
| तास्विकत्वनिषेधः ६८                                                | १५           | प्रत्ययाभ्यासस       | य बह्यसाक्ष           | ात्कार-     |             |
| बद्धमुक्तव्यवस्थासिद्धये अन्तःकरणो-                                | 1            | कारणत्वम्            | •••                   | १११         | १९          |
| पाधिभेदेन नानाजीवबादः २६                                           | ଥୁଦ୍         | ब्रह्माकारवृत्तिना   | शकनिरूपण              | गम्,        |             |
| बाध्यत्वाबाध्यत्वयो विरोधेऽपि                                      | •            | कतकरजोद्दष्टाः       | तेनाज्ञाना            | न्सरनाशक    | स्य         |
|                                                                    |              | बह्यज्ञानस्य स       | वनिवर्त्तकत           | वम्         |             |
| पश्चादुत्पन्नत्वेन बाध्यत्वज्ञानस्या-<br>बाध्यत्वज्ञानबाधकत्वम् ६३ | <b>'</b>     | ( ब्रह्मज्ञानविना    | शकविचार               | :) ११९      | ३४          |
| विस्वचैतन्य एव स्वाप्नप्रपञ्चाधि-                                  | 9            | ब्रह्मानन्दस्य प्र   | प्यत्चोपपा            | दनम् ,      |             |
|                                                                    | 2.6          | कण्ठचामीकरन          | यायेनौपच।             | रिकी        |             |
| ष्टानत्त्वम् ८०<br>त्रक्षगतसत्त्वस्य प्रपञ्जे प्रसक्तस्य           | ३५           | प्राप्तव्यता         | •••                   |             |             |
|                                                                    | 9.0          | (स्वरूपानन्दरू       | मोक्षस्य              |             |             |
| श्रृतिकृतो निषेधः ६९                                               | · <b>१</b> ६ | ं प्राच्यत्वाप्राप्य | त्वविचारः             | ) १२६       | . 80        |
| महाचैतन्येन समर्पितस्य प्रतिबिम्बस्य                               |              | ब्रह्मानन्दोक्तो ज   | विश्वरविभ             | गगः २१      | <b>७</b> ६  |
| जीवेन सहैकीभावः ३६                                                 | ६९           | ब्राह्मणस्यैव सं     | न्यासपूर्वकं          | वेदान्त-    |             |
| बह्यज्ञानस्यैवाज्ञाननिवर्त्तकत्वम् १२१                             | ३६           | श्रवणाधिकारः         | , क्षत्रियवैश         | ययोस्तु     |             |
| ब्रह्मज्ञानारुढचैतन्यप्रकाशस्यैवा-                                 |              | तन्नैरपेक्ष्येणैव    | •••                   | १०६         | १२          |
| ज्ञाननिवर्त्तकत्वम् १२०                                            | ३५           | भामतीमते कर्म        | णां विविश्            | देषोत्पाद-  |             |
| ब्रह्मणः कारणत्वविचारः ११                                          | १६           | नोपयोगित्वम्         |                       | ९८          | <b>ર</b>    |
| ब्रह्मणो कारणत्वविचारे संक्षेपशारीरव                               | <b>⊼</b> -   | भारतीतीर्थमते ।      |                       |             |             |
| क्रन्मते शुद्धस्योपादानत्वम् ११                                    | १७           | साक्षित्वरूपं ब      | हाणः सर्वे            | स्वम् ३०    | ५६          |
| ब्रह्मणः सर्वज्ञत्वस्वरूपविचारः ३१                                 | ५७           | भावनाप्रचयसा         | हेत्येन श             | ख्स्याप्य-  |             |
| ब्रह्मणो विवर्त्तरूपोपादानत्वम् ११,१५                              | १६,२४        | परोक्षज्ञानः         | नकत्वम्               | ??३         | २२          |

| Ĺ ŧ Ĵ                                                            |                |                                          |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------|----------------|------------------------------------------|--|--|--|--|
| विषयाः पत्राङ्काः                                                | श्लोकाङ्काः    | विषयाः पत्राङ्काः श्लोकाङ्काः            |  |  |  |  |
| मङ्गलाचरणम् १                                                    | १–२            |                                          |  |  |  |  |
| मनस एव ब्रह्मसाक्षात्कारकरण-                                     |                | रामाद्वयाचार्यमते अहङ्कारादीनां          |  |  |  |  |
| त्वम् १११                                                        | २०             | प्रातिभासिकत्वोपपादकभाष्यादि-            |  |  |  |  |
| मनसो नियामकत्वेन एकत्राज्ञान-                                    |                | ग्रन्थानां प्रौढिवादत्वम् ८६ ४९          |  |  |  |  |
| निवृत्तावपि अपरत्राज्ञानानुवृत्युप-                              |                | वाचस्पतिमतेनाऽऽत्मदर्शने त्रिविध-        |  |  |  |  |
| पत्तिः २७                                                        | ४७             | विधित्वाभावः ८ १३                        |  |  |  |  |
| महावाक्यस्येव ब्रह्मसाक्षात्कार-                                 |                | वाचस्पतिमते नद्मण एव उपादानत्वम् ,       |  |  |  |  |
| करणस्वम् १११                                                     | २०             | मायायास्तु सहकारित्वमात्रम् १६ २६        |  |  |  |  |
| मायाकारणत्वविचारः १५                                             | २४             | वाचस्पतिमते सर्वविषयकज्ञानात्म-          |  |  |  |  |
| मायाबद्यगोरुभयोर्जगदुपादानत्वनिर्वा                              | <b> -</b>      | कत्वं सर्वज्ञत्वम् ३२ ६०                 |  |  |  |  |
| हकसुपादानत्वळक्षणम् १६                                           | <b>૨૪(ટી</b> ) | विद्यमानस्यापि स्वरूपानन्दस्याऽऽ-        |  |  |  |  |
| मायाविद्याभेदवादिमते वियदादिप्रपः                                | बे             | परोध्यामावेनापुरुषार्थत्वाह विद्यया      |  |  |  |  |
| <b>ईश्वस्येवान्तःकरणादौ</b>                                      |                | तदापरोक्ष्याप्राप्यता १२७ १२             |  |  |  |  |
| जीवस्यैवोपादानत्वम् १४                                           | २१             | विधिविचारः २ ३                           |  |  |  |  |
| मायाविद्या-भेदवादिमते वियदादि-                                   |                | वियदादिप्रपञ्च ईश्वरस्येवोपादानत्व-      |  |  |  |  |
| प्रपञ्जे ईश्वरोपादानत्वम् ,                                      |                | मन्तःकरणादौ जीवस्यैवोपादान-              |  |  |  |  |
| अन्तःकरणादावीश्वरजीवयोरुभयो-                                     |                | त्यम् १३ २०                              |  |  |  |  |
| रप्युपादानत्वम् १३                                               | १९             | वियदादिप्रपञ्चस्य प्रतिपुरुषं भेदः २८ ५० |  |  |  |  |
| माविकजीववादे हिरण्यगर्भस्यैव                                     | ř              | विवरणमते जीवस्य प्रपञ्चानुपादान-         |  |  |  |  |
| मुख्यं जीवत्वम्, अन्येषां जीवा-                                  |                | त्वाद वृत्तौ सत्यामवभासः                 |  |  |  |  |
| भासत्वम् २५                                                      | 88             | (बृत्युपयोगविचारः) ३३ ६१                 |  |  |  |  |
| मायिकजीवेश्यरविमागः २५                                           | ४२             | विवरणमते मायाशबळस्येश्वरस्योपा-          |  |  |  |  |
| मिध्यात्वस्य मिध्यात्वेऽपि प्रपञ्च-                              |                | दामत्वम् १२ १८                           |  |  |  |  |
| ( मिथ्यात्वविचारः ) सत्यत्वा-                                    |                | विवरणवार्त्तिककारमते श्रुतिप्रत्यक्षयो-  |  |  |  |  |
| भावनिरूपणम् ८९                                                   | ५५             | रुभयोरपि प्रमाणत्वेन तन्नि-              |  |  |  |  |
| मिथ्यापदार्थस्याप्यर्थक्रियाकारि-                                |                | र्वाहाय प्रत्यक्षस्य व्यावहारिक-         |  |  |  |  |
| त्वोपपादनप्रकारः ८६                                              | 40             | तस्वावेदकत्वं श्रुतेस्तु पारमाधिक-       |  |  |  |  |
| मुक्तस्वरूपविचारः, निर्विशेषचैतन्य                               |                | तत्त्वावेदकत्त्वमिति विषय-               |  |  |  |  |
| रूपेणाबस्थानं मुक्तिः १२८<br>मूळाज्ञानस्यैव प्रतिबिस्बाध्यासोपा- | 6.8            | व्यवस्था, निर्दोषस्वात् श्रुतेः          |  |  |  |  |
| वानत्वम् ७४                                                      |                | परत्वाच ६६ १०                            |  |  |  |  |

|                                                             | [ \         | 9 ]                                                                  |     |  |
|-------------------------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------------|-----|--|
| विषयाः पत्राङ्काः                                           | श्लोकाङ्गाः | विषयाः पत्राङ्काः श्लोकाः                                            | FT: |  |
| विवरणानुसारिणां मतेन जीवेश्वरभेव                            | ; <b>:</b>  | वृत्त्या सह विषयस्य सम्बन्ध-                                         |     |  |
| बिस्वप्रतिबिस्बवादः २३                                      | 80          | विचारः ३४                                                            | ÉS  |  |
| विवरणानुसारिमते कर्मणां विद्याया                            |             | <b>वृत्त्यु</b> पयोगविचारः ३३                                        | ६१  |  |
| मेवोपयोगित्वम् ९९                                           | . 3         | वेदान्तमूळके <b>तिहासपुराणश्रवण</b> -                                |     |  |
| विवरणानुसारिमते ब्रह्मण्यवहित                               | ·<br>i      | निवृत्तिफलको नियमविधिः ४                                             | Ę   |  |
| मनोच्यापारनिवृत्तिफलकः श्रवण                                | <b>r</b> -  | वेदान्तवाक्यजन्यस्यैव नियमाहरू-                                      |     |  |
| नियमविधिः ४                                                 | વ           | सहितस्य बद्धज्ञानस्य बद्धाज्ञान-                                     |     |  |
| विवरणानुसारिमते मिन्नात्मशास्त्र-                           |             | निवर्त्तकत्वम् ११८                                                   | ३ १ |  |
| निवृत्तिफलको वेदान्तश्रवण-                                  |             | वेदान्तश्रवणस्यादृष्टद्वारा आसुष्मिक-                                |     |  |
| नियमविधिः प्र                                               | ६           | विद्योपयोगित्वम् १०९                                                 | १७  |  |
| विवरणैकदेशिमते आत्मदर्शनविधि                                |             | व्यावहारिकप्रपञ्चमात्र ईश्वरोपादानत्वम् ,                            |     |  |
| र्नियमविधिः पूर्ववत्                                        |             | प्रातिभासिकप्रपञ्चे जीवस्योपा-                                       |     |  |
| विवर्तस्वरूपम् ११                                           | १६          | दानत्वम् १४                                                          | २२  |  |
| विशुद्धं वद्य जीवाभेदेन साक्षीति                            | τ           | शरीरस्योपाधित्वम् ९३                                                 | Éß  |  |
| तत्त्वप्रदीपिकामतम् ४५                                      | . ९२        | शरीरे क्यभेदयोरनुसन्धानाननुसन्धान-                                   | •   |  |
| विश्लिष्टोपाधिभेदस्य छलाद्यननु                              | •           |                                                                      | ६५  |  |
| सन्धानप्रयोजकत्वम्                                          |             |                                                                      | 41  |  |
| (जीवोपाधिविचारः) ९                                          | ६ ६४        | शूद्रस्य ब्रह्मविद्यायामधिकाराभाषोप-<br>पादनम् ( शूद्रस्य विद्यार्थ- |     |  |
| विषयगताज्ञानस्य समानाधिकरण                                  | -           | कर्माधिकाराभावप्रति-                                                 |     |  |
| ज्ञाननिवर्त्तकत्वाद वृत्तिनिर्गमस                           |             |                                                                      |     |  |
| फिलित्स्वम् ५०                                              | •           | पादनम् ) १०३                                                         |     |  |
| विषयाकारवृत्तिसंसृष्टावस्थविषयाव-                           |             | श्चदस्यापि विद्यार्थकमाधिकारि-                                       |     |  |
| च्छि <b>त्रचेतन्यानावरकत्व-</b><br>स्वाभाज्यम् ३८           |             | त्वम् १०३                                                            | C   |  |
| विषयात्रभासस्पष्टतासिद्धये वृत्त्या-                        | : ७३        | श्रवणविधेर्निर्विचिकित्सपरोक्षज्ञान-                                 |     |  |
| वश्यकत्वम् ५                                                | 9 0 ta      | जनकत्वनियमविधिः ६                                                    | 6   |  |
|                                                             |             | श्रवणविधौ सन्नग्रस-नियमः १०४                                         | १०  |  |
| बृत्तिसंगोमाषश्यकत्वविचारः ५६<br>वृत्तिसंयोगेन चैतन्यसंयोगः | ११४         | श्रुतेः प्रत्यक्षाद्व बलीयस्त्वस्य व्यव-                             |     |  |
| वृत्तिसयागन चतन्यसयागः<br>संयोगज-संयोगः ३०                  | <b>६</b> ६६ | स्थितत्वविचारः ६४                                                    | 6   |  |
| वृत्त्याऽज्ञाननाशेऽपि वृत्त्युपरमे                          | . , , ,     | श्रत्युपजीव्यत्वेन प्रत्यक्षाबाधशङ्का-                               |     |  |
| अज्ञानान्सरस्यावरकत्वम् ३९                                  | , 99        | परिद्वारविचारः ६७                                                    | १३  |  |

|                                      | [ '            | 5 ]                                   |         |
|--------------------------------------|----------------|---------------------------------------|---------|
| विषयाः पत्राङ्काः श्लो               | <b>हाङ्काः</b> | विषयाः पत्राङ्काः श्लो                | काङ्काः |
| संक्षेपशारीरकमते अविद्यायां चित्-    |                | कारः, क्षत्रियवैश्ययोः सन्न्यासा-     |         |
| प्रतिबिम्ब ईश्वरः, अन्तःकरणे         |                | भावादमुख्योऽधिकारः १०७                | १३      |
| चित्प्रतिबिम्बो जीवः १९              | ३२             | सर्वज्ञात्मगुरुमते ब्रह्मसाक्षात्कार- | • `     |
| संक्षेपशारीरकमते काम्यानामपि         |                | मात्रेण सविकासाऽज्ञान-                | • •     |
| विद्योपयोगित्वम् १०१                 | ٩              | निवृत्तिः १२३                         | S       |
| संक्षेपशारीरकमते प्रत्यक्षस्य घटादि- |                | साक्षिणोऽज्ञानानावृतत्वविचारः,        |         |
| गतसत्त्वप्राहकत्वेऽपि तत्त्वा-       |                | राहुवद्विद्या स्वावृतप्रकाश-          |         |
| वेदकत्वरूपद्रामाण्यामावेन            |                | प्रकाश्या ४७                          | ९५      |
| श्रीताद्वेतबाधकत्वाभावः ६२           | S              | साक्षिस्वरूपविचारः ४५                 | 98      |
| संक्षेपशारीरकमते ब्रह्मण एवोपा-      |                | साक्ष्यानन्दस्यानावृतत्व-             |         |
| दानस्वम्, मायायास्तु द्वार-          |                | निरूपणम् ४८                           | ९७      |
| कारणस्वम् १६                         | २५             | सिद्धान्तमुक्तावछीमते मायाया          |         |
| संक्षेपशारीरकानुसारिमते पुरुषाप-     |                | एवोपादानत्वम् १७                      | २७      |
| राधनिवृत्त्वर्थत्वेन नियम-           |                | सृष्टिकल्पकविचारः, पूर्वपूर्वा-       |         |
| विधिः ७                              | १०             | विद्योपद्वितस्योत्तरोत्तराऽविद्या-    |         |
| सकारणाध्यासविचारः ५३                 | १०६            | करपकत्वम् ८३                          | ४४      |
| सत्तान्नेविध्यानङ्गीकारेऽपि प्रपञ्चे |                | स्वतोऽपरोक्षस्याहङ्कारानवच्छित्र-     | •       |
| ब्रह्माविवेकेन सत्ताप्रतीति-         | 1              | चैतन्यस्य स्वाप्तप्रप्रश्वाधिष्टान-   |         |
| व्यवस्थापनम् ७०                      | १७             | त्वम् ७८                              | ३२      |
| सन्न्यासापूर्वस्य श्रवणाग्रधिकारि-   |                | स्वाप्नपदार्थाधिष्ठान( निरूपण )-      | `       |
| विशेषणत्वम् १०४                      | १०             | विचारः ७६                             | २७      |
| सन्न्यासाश्रमस्यैव विद्योपयोगित्व-   |                | स्वाप्नपदार्थानुभवप्रकार( निरूपण )-   |         |
| निरूपणम् ( संन्यासस्य विद्योप-       |                | विचारः ८०                             | ३६      |
| योगित्वनिरूपणम् ) १०४                | 9              | स्वाप्नप्रपञ्चस्य महाज्ञानेतरज्ञान-   |         |
| सन्न्यासिनो वेदान्तश्रवणे मुख्योऽधि- |                | बाध्यतया प्रातिभासिकत्वम् ७६          | २८      |

## वेदान्तसिद्धान्तस्तिमञ्जरी-गत-श्लोकानां सूची

| <b>ন্টা</b> ০                      |             | पृ०         | ভ <b>ভা</b> ণ             | <b>g</b> o |
|------------------------------------|-------------|-------------|---------------------------|------------|
| अत एव स्फुरन् भ्रान्ता०            |             | ५३          | अन्ये त्वेकस्य विच्छेदः   | , Ro       |
| अत्र केचिद्विद्याऽत्रा॰            | •••         | ଜନ          | अन्ये त्वेकेंद्र सामान्यः | <b>५</b> ५ |
| अत्र द्वितीय आचल्युः               | •••         | 96          | अन्येऽनहमवच्छिन्नाः       | 46         |
| अत्राहुः पूर्वसंक्लसः              | ,•••        | <b>د</b> ع  | अन्ये परोक्ष एवात्सः      | Ę          |
| भन्नाहुः साक्षिवेद्यत्वा॰          | •••         | ८६          | अन्ये पौरुषमञ्जानः        | ៈភភ        |
| अन्नाहुर्दीपधारेव                  | •••         | ४१          | अन्ये भूमछलाजेदो          | १२८        |
| अत्राहुरत एवात्र                   | •••         | ८१          | अन्ये भोका विदामासः       | . 92       |
| अथ कोऽयमविद्याया                   | •••         | १२२         | अन्येऽविवेकादेकेष         | 40         |
| अथ द्वितीये काऽभेदः                | •••         | ३६          | अन्ये विशिष्टो भोक्ताऽत्र | ९२         |
| अथ मुक्तो भवेच्छुद                 | •••         | १२८         | अन्ये विषयसम्मोद्दः       | 96         |
| <b>अथ गुद्रमुपादान</b> ः           | •••         | ११          | अन्ये वृत्त्येदमज्ञानाः   | ૬ છ        |
| अथ वा कृष्णलेऽशक्ते॰               | •••         | ६६          | अन्ये स्वरूपसम्बन्धाद     | ११८        |
| अथ वा सर्वगोऽविद्या <i>ः</i>       | •••         | <b>\$</b> 8 | अन्तर्वाद्यपुमध्यस्तः     | 6.0        |
| अथावरणभङ्गोऽपि                     | •••         | ३७          | अपूर्वानपरं ब्रह्म        | 180        |
| अद्वैतविद्याचार्यास्तु पादर्वस्थै० | •••         | હર          | अपूर्वी नियमोऽन्यस्य      | 2          |
| अद्वेतिचयाचार्यास्तु स्वस्रखः      | •••         | ११४         | अप्राप्तिरपि तस्याभृत्    | १२७        |
| अनादिविश्वप्रकृति०                 | •••         | १८          | अभेदो जीवपरयोः            | ५९         |
| अनेकजीववादस्तु                     | •••         | १२९         | अयावज्ज्ञानबाध्यत्वः      | ६३         |
| अनेकजीववादेऽपि                     | •••         | १२९         | अर्थेष्वाश्रयवृत्तिस्थः   | ५६         |
| अन्ये तु जातिरस्त्येव              | • • •       | 66          | अविद्ययाऽऽबृतः साक्षी     | 80         |
| अन्ये तु विम्बर्चेतन्ये            | •••         | 60          | अविधाबुद्धितद्धर्मं       | 86         |
| अन्ये तु ब्राह्मणस्यैष             | , • • • · · | १०६         | अविद्यायां चिदाभासी       | २३         |
| अन्ये तु मन एवाहु॰                 | •••         | 999         | असद्विलक्षणं रूपः         | ĘC         |
| अन्ये तु विषयाकार॰                 | •••         | ५१          | असम्भावितसाइसः            | ૮ર         |
| अन्ये तु हेतुसत्यत्वा॰             | • •)•       | 66          | अहङ्कारादिमिध्यात्वे      | ૮૬         |
| अन्ये त्वदृष्टद्वारेण              | ***         | ६०४         | अदङ्कारादिनः साक्षि॰      | . ५०       |
| अन्ये त्वविद्याद्युत्त्येव         | •••         | 98          | अहेतुत्वादमायस्य          | १५         |

| २ बेदान्तसिद्धान्तस्किमअरी-गत-श्रोकानां सूची |               |         |               |                                  |       |        |
|----------------------------------------------|---------------|---------|---------------|----------------------------------|-------|--------|
| <b>छो</b> ०                                  |               |         | पु०           | श्लो॰                            |       | Ã۰     |
| आचार्याश्रीवमेवाहु०                          | •••           | •••     | १०८           | क उपाधिरिद्द प्राहु॰             | •     | . ९३   |
| <b>आत्मन्यविद्यासंसर्गो</b> ०                |               | •••     | 30            | कर्मणामुपयोगस्तु                 |       | . ९८   |
| आ <b>चेऽहङ्गृत्युपहित</b> ्                  | •••           |         | ७९            | कथिबद्ध विवयप्राप्ता             |       | . ६६   |
| आनन्दबोधाचार्यास्तु                          | •••           | •••.    | १२४           | कः साक्षी तत्र कूटस्थ०           |       | . ક્લ  |
| आसर्वमुकि॰                                   | ***           | •••     | १३४           | का निवृत्तिरविद्याया             |       | . १२४  |
| भाहुरन्ये तु वृत्तीद                         | . h.,         |         | १२०           | कार्यानुकूछविज्ञानः              |       |        |
| इतरे ज्ञानमेवेयं                             | ***           | • • • • | ५२            | कार्योपाधिभवेजीवः                |       | . १९   |
| इतरे स्पष्टताहेतु०                           | •••           | •••     | <b>५७</b>     | कूटस्थः शुद्धचिद् बहा            | ••    | . ২০   |
| <u>द</u> ्वमाकारबु <u>स्</u> येद <i>ः</i>    | •••           | •••     | ५३            | कृच्छ्राशीतिफछस्मृत्या           | •     | १०९    |
| इदंतद्रवृत्त्यवच्छित्र०                      | •••           | •••     | <b>५</b> ५    | केचिच्छ्रोतव्यनियमा०             |       | . ११८  |
| इदंबृत्तिचिदाभासे                            | •••           | •••     | ७९            | केचिदाहुर्घटाज्ञान०              |       |        |
| इष्ट ईश उपादानं                              |               | •••     | १४            | केचित्चुरनादीदं                  |       | . ३८   |
| ईशस्य कर्तता कीहक्                           | ,             | •••     | २९            | कौन्तेय इव राधेयो                |       |        |
| ईशस्य रूपमेदोऽसौ                             | •••           |         | ४६            | क्षत्रियादेरसन्न्यासा० .         | ••    | . १०५  |
| <b>ईशांशस्येशमावासौ</b>                      | •••           | •••     | १३२           | क्षािकतेष्विव हिङ्गादिः          |       | . १२२  |
| ईश्वरो विवदादी स्वाः                         | • • • •       | •••     | १३            | खद्योतेनेव तमस॰                  |       | . ३७   |
| उको माटकदीपेऽसौ                              | •••           | •••     | યુષ           | खानां विरामादग्राद्यः            |       | ۶۶     |
| उक्ता तस्वविवेके तु                          | •••           | •••     | १८            | गान्धर्वश्रवणं श्रोत्र॰ .        | •• •• | ٠ ६    |
| उच्यते यज्ञजाहरू                             | •••           | •••     | १०८           | घटाभ्रवारिणोर्ग्योद्धः .         | ••    | . १९   |
| उत्पत्तिरिव नाशोऽपि                          | •••           | •••     | १२५           | घटसंदृतमित्यादि॰ .               | ••    | . ૨૪   |
| <b>उपादानत्वविज्ञत्व</b> ः                   | •••           | •••     | १०            | चिकित्साशास्त्रवत् प्राप्तः      | ٠     |        |
| <b>उपादानक्षयाद</b> न्वे                     | •••           | •••     | १२१           | चि <b>च्छायाग्राहिभिर्माया</b> ० | ••    | . 38   |
| <b>उपास्तिवदमानानि</b>                       | •••           | •••     | ૪૨            | चैतन्यस्यात्रमाणस्य              | ••    | . ८६   |
| <b>उ</b> पास्तिवन्मनोवृत्ति०                 | •••           | •••     | ५२            | जगजन्मस्थितिस्रवे॰ .             | ••    | ٠ ,    |
| <b>ऊ</b> हापोद्यात्मका विस                   | 0 , 1         |         | • •           | जगत्कर्तृत्वसंसिद्धं .           |       | . 30   |
| एके त्वनाश्रयोपाधिः                          |               | •••     | ९३            | जगदम्राखिलाविद्याः .             | ••    | . , २८ |
| एको जीव उतानेक०                              | •••           | •••     | २५            | जहेच्चावरणायोगाः .               | ••    | . ६२   |
| एवसण्वात्सवादेऽपि                            | •••           | •••     | ९६            | जाग्रत्प्रबोधबाध्यत्व० .         | ••    |        |
| एवं जीवोऽपि कर्ता ।                          | <b>ऱ्या</b> ० | •••     | , <u>\$</u> 0 | जातिकालाविकं सत्त्व० .           | •• •• | . ६२   |
| क ईश्वरोध्य को जीव                           | Ç.,. 🖖        | *** /   | १७            | जाविर्व्यक्तिमिव ध्वस्तां        | •     | . २५   |

| <u>ষ্ট</u> া <b>॰</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           | <b>पृ</b> õ    | श्लो॰                            |       | पृ०                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------------|----------------------------------|-------|-----------------------------------------|
| प्राप्तेव किन्त्वनियता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           | 8              | वृत्तिरेकेदमाकारा                | •     | <b>6</b> 9                              |
| बद्भुक्तव्यवस्थार्थ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           | २६             | बृत्तेश्रिदुपरागो वा             |       | . ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` |
| बिम्बत्वयुक्तं बाह्यं स्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •••       | રૂ હ           | वैदिकत्वास विद्यायाः             |       | १०३                                     |
| विम्बापसरणाध्यक्षादु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••       | હેલ            | व्यावहारिकमावृत्य                |       | , , ,                                   |
| बिम्बेशवादे मुक्तः प्राक्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••       | १३०            | ग्रुक्तीदन्तेव सन्मात्रं         |       | Ę o                                     |
| बुद्धौ संसुज्यते जीवः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••       | • `<br>३३      | शुक्तीदमंशबदसौ                   |       | યુક્                                    |
| ब्रह्ममात्रमुपादानं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••       | १६             | शुक्त्यादौ मन्विदंवृत्त्या       |       | 93                                      |
| वहासंस्थश्चतेन्यांसी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••       | . ૧૦ હ         | गुद्धिसाङ्कितापूर्णः             |       | ٠ <u>٠</u><br>۶۶                        |
| त्रक्षसत्तानुविद्धं हि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |                | श्र्णु यहुत्त्यविक्वन्नः         |       | 90                                      |
| ब्रह्मानन्दे विराडादि॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           | રે ફે          | श्रवणं नन्वसंन्यासं              |       | १०८                                     |
| व्रह्मैव जीवाश्रितया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           | १६             | श्रवणं द्यागमाचार्यः             |       |                                         |
| ब्राह्मचैतन्यमात्रत्वाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           | १३३            | श्रवणादेरिव ज्ञानः               |       | ११०                                     |
| त्राह्मणप्रहणञ्चात्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••       | १०२            | श्रीमद्गुरुपदाम्भोज॰             |       | • • • •                                 |
| भावनाऽऽवृत्तिसचिवाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           | ११३            | श्रुतिकल्पलताकुञ्जु॰             |       | १३५                                     |
| मानान्तरस्याप्रसरात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           | ११२            | सत्यमत्रोक्तमद्वैतः              | •     | ંદેલ                                    |
| मानान्तराद बलवती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           | <br>ξ          | सत्युपाधौ हढं बिम्ब॰             | •     | ३६                                      |
| मायाच्छन्नचिदाभासः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           | २३             | सन्नगसस्यात्र कि द्वारे०         | •••   | ६०४                                     |
| मायाविद्यैक्यवादेऽपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           | १४             | साक्षात्प्रमातृसम्पर्के          |       | વહ                                      |
| मूळाज्ञानस्य विषयो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           | ११७            | साक्षिण्युपाधिमाळिन्या०          | •••   | ४८                                      |
| मूळाऽविद्याथ वा हेतु॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           | હ્ય            | साक्षिणः स्वप्रकाशत्वा०          | •••   | ११७                                     |
| मैषं परोक्षवृत्त्याऽपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••       | ५८             | सार्वातम्यस्येशिङ्गत्वाद         | •••   | १२                                      |
| मैवं पुंदोषशान्त्यर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •••       | ११५            | सामान्यतोऽपि संस्कारो            |       | હર                                      |
| मैवमत्राहुराचार्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           | ११६            | सार्वज्ञं ज्ञानरूपत्व॰           |       | ३२                                      |
| यद्वाऽन्तःकरणोपाधि॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           | . ३३           | <b>स्र</b> बांशोऽस्यावृतो नास्ति | •••   | ४९                                      |
| लिङ्गभेदं परेऽविद्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           | ९५             | <b>स्र्वादिगोचरा वृत्ति</b> ०    | •     | ૪૬                                      |
| लिङ्गादौ जीव एवेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           | १३             | सूत्रमेकं परं जीवं               |       | <b>२</b> ५                              |
| विश्लेपशक्तिप्राधान्या०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••       | १९             | सूत्रेषु सृष्टिचिन्ता तु         |       | S                                       |
| विचारस्य विचार्यार्थः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           | ્ય             | स्रषुप्त्याख्यं तमोऽज्ञानं       | • ••• | ७६                                      |
| विज्ञातृचिदिभन्नस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •••       | ११३            | सष्टर्हि परे प्राहुः             | •     | ८५                                      |
| विराट्स्त्राक्षराण्यादी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           | ् २२           | स्याचेदनावृतः साक्षी             | •     | 85                                      |
| विरोधिन्युविते शेषा०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           | १२३            | स्वधर्मीक्षाक्षतो धर्मः          |       | ९०                                      |
| विद्योषदर्शनाभाष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . • • • • | , ३९           | स्वर्गवत् काम्यमाने तं           |       | ९९                                      |
| विषयस्थं परे मोहं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           | 55             | स्वात्ममोद्दात् समस्तस्य         |       | १५                                      |
| वृत्तिब्रिरस्थितैकैव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••       | કર             | स्वाप्नोत्थभयकम्पादे             | • ••• | <b>69</b>                               |
| बुत्तिनाश्यं परे वृत्ति॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••       | 30             | हत्वा मोहं विनश्येत् सा          | •••   | ११९                                     |
| The state of the s |           | and the second |                                  |       |                                         |

## वेदान्त-सिद्धान्त-सृक्ति-मञ्जरी

## प्रथमः परिच्छेदः

[ मङ्गलाचरणम् ]

श्रीगणेशाय नमः ।

तरणिशतसवर्णं कर्णघूर्णद्विरेफा-वित्ववितकपोलोहामदानाभिरामम् । गिरिश-गिरिसृताभ्यां लालितं नित्यमङ्के स्वगण'भरणशीलं शीलये विघराजम् ॥ १ ॥ श्रीमद्-गुरुपदाम्भोजद्वन्द्वमानम्य भक्तितः । सिद्धान्तलेश'सिद्धान्तान् कारिकाभिर्निदर्शये ॥ २ ॥

वेदान्त-सिद्धान्त-सूक्ति-मञ्जरी-प्रकाशः

श्रीगगीभाय नमः।

तारानाथकलाधरिक्षजगतां नाथस्वयीविष्रहः कारुण्यैकनिधिर्विधीन्द्रसुमुखैं देविषिसिद्धैर्नुतः । वामाङ्कस्थितशैलजाङ्कमहितं विद्याधिपं लालयन् सानन्दः शुभदः सदाऽस्तु भगवान् प्रारिप्सितेऽस्मिन्क्विः॥

वित(तः)तर-दुरवगाहवेदान्तशास्त्राणंवप्रवेशेन बहुविद्यसिद्धान्तरक्षसङ्कुलनासमर्थानां गुस्तरोपायप्रयक्षालसानामनायासेन सर्वसिद्धान्तपरिक्षानलालसानां मुमुक्कुविशेषाणामुप-काराब वेदान्तसिद्धान्तस्किमक्षरीं प्रारिप्समानः प्रत्यूहव्यूहप्रशमनाय प्रथमं साम्बशिष-स्वृहणीयगुणकदम्बं हेरम्बमनुसन्धत्ते—तर्णिशतसवर्णमिति ॥ १ ॥

श्रेयांसि बहुविद्यानीति प्रवादात् परमश्रेयःसाधने प्रन्थे विद्यबाहुर्स्य सम्माच्य

 <sup>&#</sup>x27;सजन-' A-B. 2. शीमद्यायदीचितसा। 3. 'सुमुख: (पुं) गर्थशः' इति अन्दरवावकी
[ अस्वत्यद्भः ] । 4. नष्ट पूजायाम् to gladden, honour—M. Williams,

### [विधि-विचारः]

## अपूर्वी नियमोऽन्यस्य परिसंख्येति च क्रमात्। त्रयो हि विधयस्तेषु श्रोतव्य इति को विधिः॥ ३॥

सर्वविघ्रनिवर्हणत्तमश्रीगुरुनमस्कारलत्तणं मङ्गलान्तरमाचरंश्चिकीर्षितं प्रतिज्ञानीते— श्रीमदिति ॥ २ ॥

तताऽऽद्यपरिच्छेदे समन्वयाध्यायविषयसिद्धान्तान् दिदर्शयिषुः प्रथमम् 'अथाऽतो ब्रह्मजिक्षासा' [ ब्र० १-१-१ ] इति सूत्रमूले 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः थ्रोतच्यो मन्तच्यः' १ [ बृ० २-४ ४ ] इत्यादिवाक्ये नानाचार्यवर्णिततात्पर्यभेदान् दर्शयिष्यन् प्रसिद्धविधि-प्रकारान् २ विभज्य पृच्छति—अपूर्व इति । तत्र विना वचनं कथमप्यप्राप्तस्य प्राप्ति-फलको विधिराद्यः, यथा—'वीहीन् प्रोक्तति'३ [ तै०सं दपू०प्र० ३-२-४ ] इति । पत्त-प्राप्तस्याप्राप्तांशपूरणकलो द्वितीयः, यथा—'वीहीनवहन्ति'श्वित्सं दपू०प्र०३-२-४] इति । अस्य च विधेयावधातनिष्ठत्वात्, सिन्नहितमप्राप्तांशपूरणमेव फलम्, नखविदलनादि-निवृत्तिस्त्वार्थिको । उभयत्रैकस्योभयोर्वेकत्र युगपत्प्रसावन्यतरनिवृत्तिफलको विधि-

१। तथा हि—

श्रोतव्यः श्रुतिवाक्येभ्यो मन्तव्यश्रोपपत्तिभिः । मत्वा च सत्ततं ध्येय एते दर्शनद्देतवः ॥

[ सांख्यसूत्रवृत्तिः २-१ ]

श्रोतव्यः श्रुतिवाक्येभ्य इत्यन्नाशङ्कयते यतः-

[ खु० बा० २-४-३०४ ]

२। विधिरत्यन्तमप्राप्तौ नियमः पाक्षिके सति । तत्र चान्यत्र च प्राप्तौ परिसंख्येति गीयते ॥—आपोदेवः ॥

३। तथा हि सिद्धान्तलेशसंग्रहे दीक्षितः—

नाम्न बीहीणां प्रोक्षणस्य संस्कारकर्मणो विना नियोगं मानान्तरेण कथमपि प्राप्तिरस्ति । ४। अत्र विध्यभावेऽपि प्ररोडाशप्रकृतिव्यणां बीहीणां तण्डुळनिष्पत्यक्षेपादेवावहनन्-प्राप्तिमंत्रिष्यतीति न तत्प्राप्तार्थोऽयं विधिः, किन्त्वाक्षेपादवहननप्राप्तौ तद्वदेव छोकांबगत-कारणस्वाविशेषाञ्चखविद्छनादिरपि पक्षे प्राप्तुयादिति अवहननाप्राप्तांशस्य सम्मवात् तदंश-परिपूरणफ्डकः [सि]।

## तत्रोपायापरिज्ञानादलौकिकसमीच्चणे'। प्रकटार्थकृतः प्राहुरपूर्वं² श्रवणे विधिम् ॥ ४ ॥

स्तृतीयः। यथा--चयने १ अश्वगर्दभरशनयोर्ष्रहणे युगपद्नुष्टेये सामर्थ्याविशेषात् प्राप्तस्य 'इमामगृश्णनृशनाम्' [तै० सं० ४-१-२-४] इति मन्त्रस्य 'इत्यश्वाभिधानीमाद्त्ते' इति गर्दभरशनाग्रहणव्यावृत्तिमात्रफलको विधिः। यथा वा—'पञ्च पञ्चनखा भक्ष्याः' २ इति । अन्यस्य अुतादन्यस्य ॥ ३ ॥

तत्र 'श्रवणं श्रोतव्यार्थसात्तात्कारहेतुः' इति सामान्यनियमस्य धर्मश्रवणे व्यभि-वारादसिद्धेः, 'ब्रह्मश्रवणं ब्रह्मसात्तात्कारहेतुः' इति विशेषनियमस्यापीदानीं केषुवित्, वामदेवे ३ चान्वयव्यतिरेकव्यभिचाराद् ४ असिद्धेः, अळौकिके ब्रह्मसात्तात्कारे छौकिको-

१। अप्तिचयने अश्वरशनाग्रहणं गईभरशनाग्रहणं चेति द्वयमनुष्टेयम्। तत्राश्चरशना-म्रहणे 'इमामगृभ्णन्' इति मन्त्रो लिङ्गादेव रशनाग्रहणप्रकाशनसामर्थ्यरूपान्नित्यं प्राप्नोतीति न तत्प्राप्तयर्थः, तदप्राप्तांशपरिपूरणार्थो वा विधिः, किन्तु लिङ्गाविशेषाद गईभरशनाग्रहणेऽपि मन्त्रः प्राप्नुयादिति तन्निवृत्त्यर्थः [सि]।

२। तथा हि मीमांसान्यायप्रकाशे-

इदं हि वाक्यं न भक्षणविधिपरम् , तस्य रागतः प्राप्तत्वात् । नापि नियमपरम् , पञ्च-नलापञ्चनलभक्षणस्य युगपत् प्राप्तेः पक्षे प्राप्तयभावात् । अत इदमपञ्चनलभक्षणनिवृत्तिपरमिति भवति परिसंख्याविधिः ।

- \* [तम्र तावत् 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यः' इति अधीतसाद्गस्वाध्यायस्य वेदान्तैरापातप्रतिपन्ने बद्यात्मनि समुदितजिज्ञासस्य तज्ज्ञानाय वेदान्तश्रवणे विधिः प्रतीयमानः किविध इति चिन्त्यते इति सिद्धान्तलेशः ॥ १ ॥ ]
  - ३। तथा च श्रुतिः। 'तदुक्तसृषिणा—

गर्मे नु सन्नन्वेषामवेदहं देवानां जनिमानि विश्वा । शतं मा पुर आयसीररक्षन्नधः श्येनो जवसा निरदीयम् ॥ इति । गर्भ एवतच्छ्यानो वामदेव एवमुवाच' [ऐत० ४-५] इति । तथा च प्रश्चदश्यां ध्यानदीपे—

> गर्भ एव शयानः सन् वामदेवोऽवबुद्धवान् । पूर्वाभ्यस्तविचारेण यद्वदश्ययनादिषु ॥ ३५ ॥

४। तत्सत्त्वे तत्सत्त्वम् अन्वयः, तदसत्त्वे तदसत्त्वं व्यतिरेकः, तयोर्व्यस्त्रिवारः तस्मात्।

<sup>ा. &#</sup>x27;चलीतित-ब्रह्मसाचात्कारे' B. T. 2. '-पूर्वे' C. 3. 'चन्यस्य' in चपूर्वी नियमोऽन्यस्य K. 3. means 'युतादन्यस्य'।

## विचारस्य विचार्यार्थनिर्णयं प्रति हेतुता । अपरोक्तप्रमाणस्य तत्साक्तात्कारहेतुता ॥ ५ ॥ प्राप्तेव किन्त्वनियता 'श्रान्तिप्राप्ताऽन्यसाधनैः । ततो नियम इत्याहुः सर्वे विवरणानुगाः ॥ ६ ॥

पायाप्राप्तेश्च विनैतद्वनमत्यन्ताप्राप्तमेव श्रवणमित्यपूर्वविधिरेवायमिति मतेनोत्तरयिति— तनेति । विना वचनमिति शेषः । यद्यपायान्तरेण सह विकल्पेन समुखयेन वा श्रवणं मानान्तरेण प्राप्तं स्यात्तद्दा नियमः परिसंख्या वेति सम्भावना स्यात्, न तुः तस्विति भावः ॥ ४ ॥

विचारमात्रे विचार्यार्थनिर्णयहेतुत्वस्य लोकसिद्धत्वाद्परोत्तवस्तुविषयकप्रमाणा-वच्छेदेनापरोत्तहेतुत्वस्य शम्द्रापरोत्तवादे व्यवस्थापनाद्य 'यत् सात्ताद्परोत्ताद् १ ब्रह्म' [ बृ० ३-४-१ ] इति श्रुतेनित्यापरोत्तब्रह्मप्रमाणस्य विचारितवेदान्तवाक्परूपश्रवण-स्यापि ब्रह्मसात्तात्कारहेतुत्वमर्थप्राप्तमिति नापूर्वविधिः, किन्तु नियमविधिरयमिति मतान्तरमाह—विचारस्येत्यादिश्लोकद्वयेन । प्रमाणस्य प्रमाणमात्रस्य तत्सात्तात्-कादहेतुता अपरोत्तसात्तात्कारहेतुता ॥ ४ ॥

'प्राप्तिवे'ति पूर्वश्रोकान्ययि । अत्यन्तायोगव्यवच्हेदार्थ एव-कारो 'नीलं सरोजं मध-त्येव' इतिवत् । तेन पान्तिकायोगो न व्यवच्छिन्न इति तं दर्शयति—किन्त्विति । अत्यन्तत्त्विक्तासोरेतद्विष्यभावे मनोगोचरे स्वस्मिन् श्रुतिबोधितसूक्ष्मतमविशेषाव-धारणाय मनस एव सप्रणिधानव्यापारे द्वैतशास्त्रश्रवणे, मैधाविनो गुरुनिरपेन्नवेदान्त-

तथा हि दीक्षितः---

न हि 'बेदान्तश्रवणं ब्रह्मसाक्षात्कारहेतुः' इत्यन्न अन्वयध्यतिरेकप्रमाणमस्ति । छोके क्रुतश्रवणस्यापि बहुशस्तदनुत्पत्तेः, अकृतश्रवणस्यापि गर्भगतस्य बामदेवस्य तहुत्पत्तेरुभयतो व्यभिचारात् [सि] ।

<sup>\* [</sup> भाष्येऽपि ''सहकार्यन्तरविधिः पक्षेण तृतीयं तद्वतो विध्यादिषत्'' (३।४।४७) इत्यिकरणे विद्यासहकारिणो मौनस्य बाल्यपाण्डित्यवद्विधिरेवाश्रयितव्यः अपूर्वत्वादिति पाण्डित्यश्रयक्त्रान्त्वरेशः ॥ ४ ॥ ]

१। अपरोक्षावित्यस्य अपरोक्षमित्यर्थः-वेदान्तपरिभाषा ।

मानिः' B.

# तथा तदीयाः शब्दस्तु परोक्तज्ञानकृत् पुरा । मननादियुतोऽध्यक्तं कुर्योद्विधुरचित्तवत् ॥ ७ ॥

विचारे, मन्द्र्युत्पन्नस्य भाषाप्रबन्धश्रवणे वा प्रवृत्तिप्रसक्तिरस्तीति साधनत्वभ्रान्ति-प्राप्तैर्मनःप्रणिधानादिभिर्गुर्वधीनाऽद्वितीयवस्तुपरवेदान्तश्रवणस्य पात्तिकत्वप्रसक्तौ नियम-विधिरयमित्यर्थः १ ॥ ६ ॥

शब्दानिविविकित्सं परोत्तक्षानमेव, मननादिसहकारिबलासु पश्चास्त एव शब्दात् साझात्कारः, भावनाप्रवयस्य बाह्यार्थासमर्थेऽपि विधुरिवस्ते कामिनीसाझात्कार—सामर्थ्याधायकत्वक्लिः। तथा च, परोक्तक्षान एव शब्दस्य प्रागुक्तरीत्या पद्मप्राप्तौ नियमोऽयमिति मतान्तरमाह—तथेति। 'तथा तदीयाः' २ विवरणैकदेशिनस्तथा पूर्वचदेव 'प्राहु' रित्यनुकृष्यते। यो विशेषस्तमाह—शब्दस्त्वित। पुरा मननादि-सहकारिप्रातेः प्रागित्यर्थः॥ ७॥

#### १। तथा हि दीक्षितः--

सहकार्यन्तरिवधिः (३।४।१४।४७) इत्यधिकरणभाष्ये अपूर्वविधित्वोक्तिस्तु नियम-विधित्वेऽपि पाक्षिकाप्राप्तिसद्भावात् तद्भिप्रायेति तत्रैव 'पक्षेण' इति पाक्षिकाप्राप्तिकथन-परसूत्रपद्योजनेन स्पष्टीकृतमिति विवरणानुसारिणः।

- ्र [ वेदान्तश्रवणस्य नित्यापरोक्षबहासाक्षात्कारहेतुत्वं न अप्राप्तम् , अपरोक्षवस्तुविषयक-प्रमाणस्वावच्छेदेन साक्षात्कारहेतुत्वस्य प्राप्तेः शाब्दापरोक्षवादे व्यवस्थापनात्—इति सिद्धान्तलेशः ॥ ५-६ ॥ ]
- २ । शब्दस्य स्वतः स्विवये परोक्षज्ञानजनकत्वस्य भावनाप्रचयसहकृतज्ञानकरणत्वाय-च्छेदेन विधुरान्तःकरणवदपरोक्षज्ञानजनकत्वस्य च प्राप्तत्वात् पूर्वविधयमविधिरिति तदेक-देशिनः ।
- \* [श्रीतव्य-वाक्येम निर्विचिकित्सपरोक्षशाब्दज्ञानोद्देशेनेव श्रवणं विधीयते, न तु काब्द्साक्षात्कारोद्देशेन, शब्दस्य स्वतः परोक्षज्ञानजननस्वाभाव्यात् , विचारसदृक्षतस्यापि काब्दस्य कापि साक्षात्कारहेतुत्वादर्शनाच । परोक्षज्ञानफलकोऽप्ययं नापूर्वविधिः, विधि विचापि शब्दे शाब्दज्ञानहेतुत्वस्य, विचारे विचार्यनिर्णयहेतुत्वस्य च प्राप्तौ तदुभयबलेन विचारविशिष्टवेदान्तस्पश्रवणस्य निर्विचिकित्सशाब्दज्ञानहेतुत्वप्राप्तेः साभितत्वादिति सिद्धान्त-केशः॥ ॥ ॥ ]

अन्ये परोत्त एवात्मज्ञाने नियममास्थिताः। मनसैवेदमाप्तव्यमित्यादिश्रुतिदर्शनात्॥ ८॥ 'गान्धर्वश्रवणं श्रोत्तसहकारीव चेतसः। आत्माऽपरोत्ते श्रवणं तत्तैव नियमं परे॥ ६॥

'मनसैवानुद्रष्ट्यम्' [ बृ० ४-४-१६ ] 'मनसैवेदमासव्यम्' [कठ० ४-११] इत्यादि-श्रुतेर्धन एवोक्तसात्तात्कारं करणं न शब्द इति पूर्ववत् परोत्तक्षान<sup>ः</sup> एव श्रवणनियम-विधिरिति मतान्तरमाह—अन्य इति ॥ ५ ॥

सत्यं, मन एव करणम्, तथापि 'द्रष्ट्यः श्रोतव्यः' इति दर्शनमुद्दिश्य श्रवणविधानात् प्रकाशमाने वस्तुन्यारोपिताविवेकनिवारकशास्त्रसद्भावे तच्छ्वणं तत्साचात्कार-करणसहकारीति नियमस्य श्रोत्रसहकारिणि पड्जाद्यविवेकनिरासके गान्यर्वशास्त्रे क्ल्प्रत्वात् सहकारिनियमाऽयमिति मतान्तरमाह—गान्धर्वेति । आत्मापराच्चे श्रवणं चेतसः सहकारीति सम्बन्धः । तत्न मनःसहकारिभावे एव च सांख्यशास्त्र-श्रवणेन पाचिकत्वप्रसक्तौ वेदान्तश्रवणनियमं परे आस्थिता १ इत्यर्थः ॥ ६ ॥

\* [ वेदान्तश्रवणेन न ब्रह्मसाक्षात्कारः, किन्तु मनसंयेति । 'शास्त्राचार्य्यापदेशशमदमादि-संस्कृतं मन आत्मदर्शने करणम्' इति गीताभाष्यवचनाच, ब्रह्मसाक्षात्कारस्य मानसत्व-प्रतिपादनेन तत्करणमनःसहकारितयेव मनननिदिध्यासनयोर्विधिः, न तु पूर्वमते इव शाब्द-साक्षात्कारकरणशब्दसहकारितयेति पूर्वमतादस्य मतस्य विशेषः सूचितो भवति । श्रवणन्तु निर्विचिकित्सपरोक्षज्ञानार्थमिति ताद्ध्येनेव नियमविधिरिति सिद्धान्तरुद्धाः ॥ ८ ॥ ]

#### १। तथा हि दीक्षितः—

उक्तप्रकारेणास्य साक्षात्कारकरणभृतेन्द्रियसहकारित्वस्य वेदान्तश्रवणे विधि विनेव प्राप्तत्वाझापूर्वविधित्वप्रसङ्गः । उक्तंषु पक्षेषु शाब्दाचपरोक्षोद्देशेन वा शाब्दपरोक्षोद्देशेन वा अवणविधिरिति स्थितम् ।

\* [अपरोक्षज्ञानार्थत्वेनैव श्रवणे नियमविधिः, 'द्रष्टव्यः' इति फलकीर्त्तनात् । तादर्थ्यश्च तस्य करणभूतमनःसहकारितयैव, न साक्षात्, शब्दादपरोक्षज्ञानानङ्गीकारात् इति सिद्धान्त-लेशः ॥ ९ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;गान्धवंशास्त्रवत् चित्तसहकारितयेष्यते' B. 2. '-ज्ञाने एव' C.

उहापोहात्मिका चित्तिक्रयेव श्रवणं विधेः। अपरोक्तं परोक्तं वा ना'मानस्यास्य तत् फलम् ॥१०॥ तस्मात् पुंदोषशान्त्यर्थं भ्रान्तिसंस्कारशान्तये। नियमोऽस्येति संचोपशारीरककृतो विदुः॥ ११॥

मतान्तरमाह—ऊहेति १। सर्ववेदान्तानामद्वितीयब्रह्मविश्रान्तिसाधकबाधकयुक्ती-नामूहापोहरूपचित्तन्यापार एव श्रवणं विधेः विधायक-तन्य-प्रत्ययद्र्शनात्, न तु श्रोत्रजं शास्त्रज्ञानम्, विषयप्रमाणमात्र-तन्त्रे ज्ञाने विध्ययोगात्; अतः प्रमाणफळत्वे प्रसिद्धं परोत्तमपरोत्तं वा ज्ञानं न श्रवणफळिमत्यर्थः॥ १०॥

तर्हि तस्य किं फलं तत्राह—तस्मादिति । द्वैताभिनिवेशपरीत्तणाकौशल-तात्पर्यान्तर-२-भ्रमविपरीतव्युत्पत्तिसंस्कारादिषुरुपापराधनिरासः फलम् । 'द्रष्टव्यः' इति तु दर्शनार्हत्वेन स्तुतिमात्रम् , न श्रवणफलकीर्त्तनमिति भावः ३॥११॥

- १। जहः--न्यायाभासेभ्यो निष्कृष्य न्यायानामुपादानम् । न्यायाभासनिराकरणमपोष्ठः ।
- २। उपक्रमोपसंद्वारावभ्यासोऽपूर्वता फलम् । अर्थवादोपपत्ती च लिङ्गं तातुपर्यनिर्णये॥

तथा हि बृहदारण्यके तावत्—'आत्मेत्येवोपासीतात्र होते सर्व एकं भवन्ति' इत्युपक्रमः । 'पूर्णमदः'—इत्युपसंहारः । 'स एप नेति नेत्यात्मा' इत्यभ्यासः । 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि' इत्यपूर्वत्वं सूचितम् । 'अभयं वे जनक, प्राप्तोऽसि' 'ब्रह्मेच सन् ब्रह्माप्येति' इत्यादि फरूम् । 'तद यो यो देवानाम्' इत्याद्यर्थवादः । 'स यथा दुन्दुभेः' इत्याद्यपपित्तिति वेदान्तसारटीकायां रामतीर्थः ।

#### ३। तथा हि दीक्षितः—

तस्मात् तात्पर्यनिर्णयद्वारा पुरुपापराधनिरासार्थत्वेनेव विचाररूपे श्रवणे नियमविधिः। 'द्रष्टच्यः' इति तु दर्शनार्इत्वेन स्तुतिमात्रम्, न श्रवणफलसङ्कीर्त्तनमिति सङ्क्षेपशारीरकानु-सारिणः। तथा ह्युक्तं सङ्क्षेपशारीरके—

> 'अहं कृत्यतृचश्च' पाणिनिचचः स्पष्टं विधत्ते यतः । तस्माद्दर्शनयोग्यतां वदति नस्तव्यो न तत्त्वान्तरम् ॥ [२।५१] इति ।

\* [वेदान्त-वाक्यानामद्वितीये ब्रह्मणि तात्पर्यनिर्णयानुकूरुन्यायविचारात्मकचेतोवृत्ति-विशेषरूपस्य श्रवणस्य न ब्रह्मणि परोक्षमपरोक्षं वा ज्ञानं फल्प्स्, तस्य शब्दाद्विप्रमाणफल्ल-त्वात् इति सिद्धान्तलेशः ॥ १०-११ ॥ ]

<sup>1, &#</sup>x27;न मानस्थास्य' A-C, 2, '-तात्पप्य-' B.

## चिकित्साशास्त्रवत् प्राप्तव्यापारान्तरवारिणी । श्रवणे परिसंख्येयमिति वार्त्तिकवेदिनः ॥ १२ ॥ श्रवणं द्यागमाचार्यवाक्यजं ज्ञानमिष्यते । अयोग्येऽत्र विधिर्नेति वाचस्पतिमतानुगाः ॥ १३ ॥\*\*

चिकित्साक्षानार्थं चरकादिग्रन्थश्रवणे प्रवृत्तस्येव ब्रह्मक्षानार्थं वेदान्तश्रवणे प्रवृत्तस्यापि मध्ये मध्ये प्रवृत्त्यन्तरप्रसक्तौ तिन्नवृत्तिफलकः परिसंख्याविधिरयमिति मतान्तरमाह—चिकित्सेति । 'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमैति' [क्ठा०२,२३,१] 'तमेवैकं जानथ आत्मानमन्या वाचो विमुञ्चथ' [मु०२,२,६] इति व्यापारान्तरप्रतिषेधात् १ इति भावः२। तथाच वार्त्तिकम्—

नियमः परिसंख्या वा विध्यर्थो हि भवेद्यतः । अनात्मादर्शनेनैव परात्मानमुपास्महे ॥ इति ॥ १२ ॥

आगमाचार्यवाक्यजन्यक्षानमेव श्रवणं तस्मिश्च परोत्तरूपे अपरोत्तरूपे वा प्रमाणफले व्यापारान्तरस्य विकल्पेन समुच्चयेन वा प्रसक्त्यभावात् पुंदोषतात्पर्य-भ्रान्त्यादेनियमविधिनापि वारियतुमशक्यत्वाद्विचारस्य विचार्यभ्रमसंशयादिनिरास-फलकत्वस्य लौकिकसिद्धत्वाद् गुरूपसदनविधि'दृष्टार्थत्वाय विचारस्य गुरुपूर्वकत्व-

#### २। तथा हि दीक्षितः —

सहकार्यन्तरविधिः ( ब० ३।४।१४।४७ ) इत्यादिसुत्रे 'यस्मात् पक्षे भेददर्शनप्राबल्यान्न प्राप्नोति, तस्मान्नियमविधिः' इति तद्गाप्ये च कृतश्रवणस्य शाब्दज्ञानमात्रात् कृतक्र्यतां मन्वानस्याविद्यानिवर्त्तकसाक्षात्कारोपयोगिनि निदिध्यासने प्रवृत्तिर्न स्यादिति अतत्साधनपक्ष-प्राप्तिमात्रेण निदिध्यासने नियमविधेरभ्युपगतत्तया तन्नग्रयेनासाधनस्य समुचित्य प्राप्ताविप तिन्नवृत्तिफळकस्य परिसंख्याविधेः सम्भवादिति वार्त्तिकवचनानुसारिणः केविदादुः।

\* [ब्रह्मज्ञानार्थं वेदान्तश्रवणे प्रवृत्तस्य चिकित्साज्ञानार्थं चरकष्ठश्रुतादिश्रवणे प्रवृत्त-स्येव मध्ये व्यापारान्तरेऽपि प्रवृत्तिः प्रसज्यत इति तन्निवृत्तिफलकः 'श्रोतव्यः' इति परिसंख्या-विधिरिति सिद्धान्त्रलेशः—॥ १२ ॥ ]

१ । यस्मिन्नाधारे द्यावापृथिव्यादि समस्तं जगद्ध्यस्तम्, तमेवाधारमेकरूपमात्मानं जानथ
हे मुमुक्षवः । ज्ञानसाधनत्वेन चानात्म-प्रतिपादकशब्दोच्चारणादित्यागः कर्त्तव्य इत्याथर्वणे
कण्ठत एव व्यापारान्तर-प्रतिषेधात् इति कृष्णानन्दः ।

 <sup>&#</sup>x27;खाध्यायीऽध्येतव्यः' [तै० चार० २, १४, ७]।

<sup>\*\* [</sup> K 13 is repeated in both the Mss. A and C.]

#### [ ब्रह्मलक्षणविचारः ]

## जगजन्मस्थितिलयेष्वेकैकं ब्रह्मलज्ञणम् । प्रत्येकं ब्रह्मलिङ्गत्वादित्याहुः कौमुदीकृतः ॥१४॥

नियमसिद्धेरीश्वरानुप्रहलभ्याद्वैतशास्त्रश्रद्धाहीनस्य श्रवणविधाविप द्वैतात्मश्रवण-परत्वभ्रान्तिसम्भवाद्विचाररूपेऽपि श्रवणे न विधित्रयस्याप्यवकाशः। विषयप्रमाण-मात्रतन्त्रे तु ज्ञाने अयोग्ये शिलादौ ज्ञुरतैक्ष्ण्यमिव श्रूयमाणोऽपि विधिः कुण्ठीभवतीति मतान्तरमाह—श्रवणमिति १। अत्र अस्मित्रुक्तरूप'श्रवणे॥१३॥

इत्थं जिज्ञासासूत्रविषयं २ परिशोध्य 'जन्माद्यस्य यतः' [ ब्र० १, १, २, ] इति तदुत्तरसूत्रविषयं 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते' [ तै० भृ० १ ] इत्यादिवाक्य-३-

१। तथा हि सिद्धान्तलेशसंग्रहे दीक्षितः—

विचारे विचार्यतात्पर्यनिर्णयहेतुत्वस्य वस्तुसिद्धःनुकूल्युन्यनुसन्धानरूपे मनने सत्-प्रत्ययाभ्यासरूपे निदिध्यासने च वस्त्ववगमवैशद्यहेतुत्वस्य च लोकसिद्धत्वेन तेषु विध्यनपेक्षणात् विधिच्छायार्थवाद्स्येव प्रशंसाद्वारा प्रवृत्त्यतिशयकरत्वमात्रेण तत्र विधिव्यवद्वारात्। एवञ्च श्रवणविध्यभावात् कर्मकाण्डविचारवद् ब्रह्मकाण्डविचारोऽपि अध्ययनविधिमूल इत्याचार्यवाच-स्पतिपक्षानुसारिणः।

उक्तञ्च भामतीनिबन्धे समन्वयाधिकरणे [ ब० १-१-४ ]—

- \* [ 'आत्मा श्रोतच्यः' इति मननादिवत् आत्मविषयकत्वेन निवध्यमानं श्रवणमागमा-चार्योपदेशजन्यमात्मज्ञानमेव, न तु तात्पर्यविचाररूपमिति न तत्र कोऽपि विधिरिति सिद्धान्तर्छेशः॥ १३॥ ]
- २ । एतेन श्रोतच्य-वाक्यार्थविचारेण 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' [ब० १-१-१] इति प्रथमसूत्रार्थः संगृहीतो बोद्धच्यः ।
- ३। यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद विजिज्ञासस्य, तद ब्रह्म। अत्र 'यतो भूतानि जायन्ते तद ब्रह्म, येन जीवन्ति तद्ग क्रम, यदभिसंविशन्ति तद्व ब्रह्म' इति प्रत्येकमेव श्रुत्या ब्रह्मलक्षणमुक्तम्।

<sup>1, &#</sup>x27;-sq' C.

## उपादानत्वविज्ञत्ववस्त्वन्तरिनराक्रियाः । व्युत्क्रमाछन्ध'माचस्युरन्ये संबलितं त्रयम् ॥ १५ ॥

दिशतं जगज्जन्मादिकारणत्वरूपं जिज्ञास्यब्रह्मणस्तटस्थ-१-छत्तणं परिशोधयितु-माह्—जगदिति ॥ श्रुतिदर्शितेषु जगज्जन्म-स्थिति-छय-कारणत्वेषु मध्ये एकेक-मध्यनन्यगामीति छत्तणत्रयप्रदर्शनपरे श्रुति-सूत्रे इत्यर्थः । 'प्रत्येकमि'ति "अत्ता चरा-चरब्रह्मणात्" [ ब्र० १, २, ६, ] इति न्यायेन सर्वसंहर्त्तृ त्वाद्येकेकिछिङ्गेनापि,

> 'यस्य ब्रह्म च त्तत्रश्च उभे भवत ओदनः"। मृत्युर्यस्योपसेचनं क इत्थावेद यत्र सः'॥ [कठ० २, २४, ]

इत्यादिवाक्यस्य ब्रह्मपरत्वव्यवस्थापनादित्यर्थः ॥ १४ ॥

मतान्तरमाह — उपादानत्वेति । जन्मस्थितिहेतुत्वयोर्निमित्त-२-साधारण्याद् उपा-दानत्व-३-लाभाय लय-हेतुत्वम् , चेतनत्व-लाभाय स्थिति-हेतुत्वम् , निमित्तान्तर-वारणाय जन्म-कारणत्विमिति लक्तणनिर्देशिविपरीतक्रमेण प्रयोजनत्रयं लब्धम् , मिलितं त्रयमेकमेव लक्तणमाहुरित्यर्थः ॥ १५ ॥

१। तटस्थत्वं च लक्ष्यस्वरूपबिर्मूतत्वं वा, लक्ष्यावृत्तिधर्मत्वं वा, उपलक्षणत्वं वा बोध्यम्। तथा चोक्तं वेदान्तपरिभाषायां सप्तमे परिच्छेदे—

तत्र रुक्षणं द्विविधम्, स्वरूपरुक्षणं तटस्थरुक्षणञ्चेति । तत्र स्वरूपमेव रुक्षणं स्वरूपत्व-रुक्षणम्, यथा—'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मं' [ते २ ११११] इति । अत्र सत्यत्वादिकं स्वरूपत्व-रुक्षणम् । ननु स्वस्य स्ववृत्तित्वाभावे कथं रुक्षणमिति चेत्, न, स्वस्य एव स्वापेक्षया धर्मिधर्मभावकरुपनया रुक्ष्यरुक्षणत्वसम्भवात् । तटस्थरुक्षणं नाम यावत् रुक्ष्यकारुम् अनव-स्थितत्वे सति यद् व्यावर्त्तकं तदेव, यथा—गन्धवत्त्वं पृथिवीरुक्षणम्, महाप्ररुये परमाणुषु उत्पत्तिकार्वे धटादिषु च गन्धाभावात् । प्रकृते च ब्रह्मणि जगज्ञन्मादिकारणत्वम् । अत्र जगत्पदेन कार्यजातं विवक्षितम् । कारणत्वञ्च कर्त्तृत्वम्, अतोऽविद्यादौ नातिव्याप्तिः ।

- \* [विचार्यस्य च ब्रह्मणो जगजन्मस्थितिलयकारणत्वं लक्षणमुक्तम् श्रुत्या । जगजन्म-स्थितिलयेषु एकैककारणत्वमपि अनन्यगामित्वालक्षणं भवितुमर्हति इति चेत् , सत्यम् । लक्षण-व्रयमेवेदं परस्परनिरपेक्षम् । अत एवाधिकरणेषु सर्वसंहर्त्तृत्वादिकं ब्रह्मलिङ्गतयोपन्यस्तमिति सिद्धान्तलेशः ॥ १४ ॥ ]
  - २। निमित्तं कुलालदण्डचकादि।
- ३। उपादानं मृत्तिकादि। कार्यस्य हि उपादानमेव वास्तवं स्वरूपम्, न तु तदितिरिक्तं वास्तवं स्वरूपमस्ति, नामरूपात्मकजगद्भृपं तु मिथ्याभूतमिति व्यवस्थापितत्वात्।

<sup>1, &#</sup>x27;-लब्धुमा-' B. 2. '-नम्' J.

[ब्रह्मणः कारणत्व-विचारः]

तलोपादानता विश्वविवर्त्तास्पदता चितः। स्वाभिन्नन्यूनसत्ताऽथीं विवर्त्त इति कथ्यते॥ १६॥ अथ शुद्धमुपादानमीश्वरो जीव एव वा। शुद्धं संचेपकमते ज्ञेयलच्चणवर्णनात्॥ १७॥

अत्र चोपादानत्वं न परमाणुवदारम्भकत्वम्, नापि प्रधानवत् परिणामित्वमित्यन्य-देतिदित्याह—तत्रेति । विवर्त्तस्य छत्तणमाह—स्वाभिन्नेति । अध्यस्तरज्ञतादेर्द्शेषादि-विवर्त्ततावारणाय 'स्वाभिन्ने'ति । अधिष्ठानस्याध्यस्तविवर्त्तत्ववारणाय 'न्यूने'ति । अत पव, स्वाभिन्नसत्ताऽर्थं इत्येव नोक्तम् । कारणसमसत्ताकोऽन्यथाभावो विवर्त्त १ इति छत्तणन्तु प्रकृताभिन्नायम् , न सार्वत्रिकम् , अविद्याद्यनाद्यध्यासाव्यापनादिति भावः ॥ १६ ॥

इत्यं लक्षणे निर्णाते लक्ष्यं पृच्छति—अथेति । उपादानमभिन्ननिर्मात्तोपाः दानघटकमित्यर्थः, जन्मादिस्त्रन-तद्भाष्ययाः २ जगदुपादानत्वक्षेयब्रह्मलक्ष्यात्तेः ।

- \* [ जन्मकारणत्वस्य स्थितिकारणत्वस्य च निमित्तकारणसाधारण्यात् उपा-दानत्वप्रत्यायनाय प्रपञ्चस्य ब्रह्मणि लयो दर्शितः । तथा चैकमेवेदं रूक्षणमभिन्ननिमित्तोपादान-तयाऽद्वितीयं ब्रह्मोपलक्षयतीति सिद्धान्तलेशः ॥ १५ ॥ ]
- १। वस्तुनस्तत्सम-सत्ताकोऽन्यथाभावः परिणामः, तदसमसत्ताको विवर्त्त इति वा; कारणसलक्षणोऽन्यथाभावः परिणामः, तद्विलक्षणो विवर्त्त इति वा; कारणाभिन्नं कार्यं परिणामः, तद्भेदं विनेव तद्वन्यतिरेकेण दुर्वचं कार्यं विवर्त्त इति वा विवर्त्तपरिणामयोर्विवेक इति दीक्षितः। तथा हि वेदान्तसारे सदानन्दः—

सतत्त्वतोऽन्यथाप्रथा विकार इत्युदीरितः । अतत्त्वतोऽन्यथाप्रथा विवर्त्त इत्युदीरितः ॥

- \* [ ब्रह्मणश्च उपादानत्वम् अद्वितीयक्ट्रटस्थचेतन्यरूपस्य न परमाणूनामिव आरम्भ-कत्वरूपम्, न वा प्रकृतेरिव परिणामित्वरूपम्, किन्त्वविद्यया वियदादिप्रपञ्चरूपेण विवर्त्त-मानत्वरुक्षणमिति सिद्धान्तरुकाः ॥ १६ ॥ ]
  - २। तथा हि—ब्रह्मलक्षणपरं सूत्रम्—'जन्माद्यस्य यतः' [ब्रु १, १, २] इति ।

तत्र भाष्यकाराः—अस्य जगतो नामरूपाभ्यां व्याकृतस्यानेककर्तृ भोक्तृसंयुक्तस्य प्रतिनियत-देशकालनिमित्तिकयाफलाश्रयस्य मनसाप्यचिन्त्यरचनारूपस्य जन्मस्थितिभद्गं यतः सर्वज्ञात् सर्वशक्तेः कारणाद्व भवति, तद्व ब्रह्मेति—आहुः।

## सार्वात्म्यस्येशलिङ्गत्वाद्यः सर्वज्ञ इति श्रुतेः। मायोपहितमीशन्तमा¹हुर्विवरणानुगाः॥ १८॥

शाखाबन्द्र-१-स्थले तटस्थलक्षणेनापि लक्ष्यसिद्धिदर्शनाच्छुद्धमेवोपादानमिति संक्षेप-शारीरकाचार्यमतेनोत्तरयति—शुद्धमिति। तथा च 'आत्मन आकाशः सम्भूतः' [तै० आर० १, तै० २, १, १, ] इति श्रुताविप शबलवाचिन आत्मादिपदस्य शुद्धे लक्षणेति २ भावः॥ १७॥

'अन्तस्तद्धमोंपदेशात्' वि०१,१,२१] 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात्' वि०१,२,१,] इत्यधिकरणभाष्यादौ 'सैवर्क् तत् साम तदुक्थं तद्यज्ञः' ३ वि०१,७,५,] इत्यादिसर्वोपादानत्वप्रयुक्तसार्वात्म्यस्य जीवन्यावृद्धेश्वरिङ्गत्ववर्णनात् "यः सर्वज्ञः सर्ववित्" [मु०१,१,१०] इत्यादिश्चतिषु सर्वज्ञस्य सर्वोपादानत्ववर्णनाद्येश्वर प्रवोपादानमिति मतान्तरमाह—सार्वात्म्यस्येति । उपहितग्रहणं विशिष्टवारणार्थम्, तथा च, संत्तेपशारीरकग्रन्थोऽपि विशिष्टनिरासपरत्वेनानुक्लो व्याख्यातुं शक्यत इति भावः ॥ १८॥

- १। 'क चन्द्रः' इति प्रश्ने 'शाखायाम्' इत्युत्तरं भवति । तत्र यथा शाखा दिगन्तरगत-मक्षत्रज्यावृत्तं चन्द्रमुपलक्षयति, तथेश्वरगतं कारणत्वमीश्वरमितरज्यावृत्ततया बोधयत् सत् तटस्थतया ईश्वरानुगतम् अखण्डचेतन्यमपि इतरज्यावृत्ततया उपलक्षयितुं शक्नोत्येवेत्यर्थः ।
- २ । 'स्रक्षणा शक्यसम्बन्धस्तात्पय्यांनुपपत्तितः' इति भाषापरिच्छेदे [का० ८२ ] विश्वनाथः ।

उक्तञ्ज कान्यप्रकाशे [ द्वितीयोहासे ] मम्मटभट्टेः—

''मुख्यार्थबाधे तद्वयोगे रूढितोऽथ प्रयोजनात्।

अन्योऽर्थो लक्ष्यते यत् सा लक्षणाऽऽरोपिता क्रिया''।। ९ ।। इति ।

- \* [ अथ शुद्धं ब्रह्म उपादानिमप्यते, ईश्वररूपम्, जीवरूपं वा। अत्र सङ्क्षेपशारीर-कानुसारिणः केचिदाहुः—शुद्धमेवोपादानम्, जन्मादिसूत्रतद्वाप्ययोरुपादानत्वस्य ज्ञेयब्रह्म-स्वक्षणत्वोक्तेः ॥१७॥ ]
- ३ । छान्दोग्ये [१-७-५] श्रूयते—'अथ य एषोऽन्तरक्षिणि पुरुषो हश्यते सैवर्क् तत् साम सदुक्धं सद्द यज्ञः सद्द ब्रह्म'।
  - \* [ 'यः सर्वज्ञः सर्वविद यस्य ज्ञानमयं तपः । सल्मादेसद बह्म नाम रूपमन्नं च जायते' ॥ [ मु० १।१।१० ]

<sup>1. &#</sup>x27;-दाइ-' B.

ईश्वरो वियदादौ स्याज्ञीवेशौ लिङ्गतद्गते । मायाऽविद्याभिदावादाः केचिदेवं प्रचन्नते ॥ १६ ॥ लिङ्गादौ जीव एवेति केचित्तलैकदेशिनः । महाभूतलयोक्तिस्तु कलानामन्यदृष्टितः ॥ २०॥

'अस्य परिद्रष्टुरिमाः बांडश कलाः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यास्तं यन्ति' [ प्र० ६, ६, ] इति श्रुतौ कला-शब्दवाच्य-प्राण-मनः-प्रभृतीनां विदुषः प्रायणे' अविद्याकार्यसूक्ष्म-भूतपरिणामत्वाभिप्रायेण विद्ययांच्छेदोक्तेः 'गताः कलाः पश्चदश प्रतिष्ठाः' [मु० ३, २, ७,] इति श्रुत्यन्तरे मायाकार्यमहाभूतपरिणामत्वाभिप्रायेण प्रतिष्ठाशिन्दतमहाभूतेषु लयाकेश्च लिङ्गादीनां तदुपाधिकौ जीवेश्वराबुभावण्युपादानं वियदादौ त्वीश्वर प्रवेति मायाऽविद्याभेदवादिषु केषाश्चिन्मतमाह—ईश्वर इति । तद्गते लिङ्गशरीरधर्म-सुखादौ ॥ १६ ॥

लिङ्गादौ जीव प्रवापादानम्, 'गताः कलाः' [मु॰ ३,२,७,] इति श्रुतिस्तु म्रियमाणं तस्विविद पार्श्वस्थाः भूतेषु तच्छरीरलयं पश्यन्तीति परदृष्टाभिप्रायेति कलाप्रलयाधि-करणभाष्ये १ [ ब्र॰ ४, २, ७, १४ ] स्पष्टत्वादिति तदेकदेशिमतं दर्शयति—लिङ्गादा-विति ॥ २० ॥

तानि पुनः प्राणशब्दोदितानि इन्द्रियाणि भूतानि च परब्रह्मविदस्तस्मिन्नेच परिस्मिन्नात्मिनि प्रस्नीयन्ते । कस्मात् ? तथा झाह श्रुतिः—'एवमेवास्य परिद्रष्टुरिमाः षोढश कलाः पुरुषायणाः

इति श्रुतेः सर्वज्ञत्वादिविशिष्टं मायाशबलमीश्वररूपमेव ब्रह्म उपादानम् । संक्षेपशारीरके शबलोपादानत्वनिराकरणमपि मायाविशिष्टोपादानत्वनिराकरणाभिप्रायम्, न तु निष्कृष्टेश्वररूप-चैतन्योपादानत्वनिराकरणपरमिति सिद्धान्तलेशः ॥ १८ ॥ ]

<sup>\* [</sup> वियदादिप्रपञ्च ईश्वराश्रितमायापरिणाम इति तत्रेश्वर उपादानम् । अन्तःकरणादिकं तु ईश्वराश्रितमायापरिणाममहाभूतोपसृष्टजीवाविद्याकृतभृतसृक्ष्मकार्यमिति तत्रोभयोरुपादानत्वम् इति मायाऽविद्याभेदवादिन इति सिद्धान्तलेशः ॥ १९ ॥ ]

१। तथा हि—ब्रह्मसूत्रम्—'तानि परे तथा ह्याह' [४-२-१५] इति । तानि मनआदीनि परे प्रहणे निरवशेषं लीयन्ते ।

अत्र भाष्यकाराः—

<sup>1. &#</sup>x27;หนัง ? C.

मायाऽविद्यैक्यवादेऽपि जीवतादात्म्य'दर्शनात्। जीव एव हि लिङ्गादेरुपादानमितीतरे ॥ २१॥ इष्ट ईश उपादानं सर्वस्मिन् व्यावहारिके। <sup>2</sup>प्रातिभासिककार्ये तु जीव इत्यपरे जगुः॥ २२॥

'तरत्यविद्यामि'ति १ सप्ततौ सामानाधिकरण्यान्मायाऽविद्ययोरभेद एव, तथाप्यन्तः-जीवतादात्म्यस्यैवानुभवाद्ध्यासभाष्ये २ जीवे तद्वध्यासवर्णनाद्विवरणे वृत्तिद्वारा घटादौ जीवचैतन्यापरागोक्तेश्च तस्य जीव एवाध्यास इति मतान्तरमाह— मायेति ॥२१॥

मतान्तरमाह—इष्ट इति । ब्रह्मणा जगदुपादानत्वेन कार्त् स्रोचन जगदाकारपरिणामे पुरुपं प्राप्यास्तं गच्छन्ति' इति । ननु 'गताः कलाः पञ्चदश प्रतिष्ठाः' इति विद्वद्वविषयेवापरा श्रुतिः परस्मादात्मनोऽन्यत्रापि कलानां प्रलयमाह स्म ? न । सा खलु पार्थिवाद्याः कलाः पृथिन्यादीरेव स्वप्रकृतीरिपयन्तीति, इतरा त विद्वत्प्रतिपत्त्यपेक्षा, कृत्स्नं कलाजातं परब्रह्मविदो ब्रह्मेव सम्पद्यत इति । तस्माददोप इत्याहः ।

- \* [ यथा वियदादिप्रपञ्च ईश्वराश्रितमायापरिणाम इति तत्र ईश्वर उपादानम्, तथाऽन्तः-करणादि जीवाश्रिताविद्यामात्रपरिणाम इति तत्र जीव एव उपादानम् इति मायाऽविद्याभेदवादिप्त्रेक-देशिन इति सिद्धान्तलेशः ॥ २० ॥ ी
  - तरत्यविद्यां विततां हृदि यस्मिन्निवेशिते । 8 1 योगी मायाममेयां यत्तस्मे ज्ञानात्मने नमः॥

## [ अद्वेतब्रह्मसिद्धिः ]

२ । अत एवाध्यासभाष्ये अन्तःकरणादीनां जीवे एवाध्यासो दर्शितः । विवरणे च प्रतिकर्मञ्यवस्थायां ब्रह्मचैतन्यस्योपादानतया घटादिसङ्गित्वम्, जीवचैतन्यस्य तदसङ्गित्वेऽप्यन्तः-करणादिसङ्गित्वं च वर्णितम् इति दीक्षितः ।

तथा चोक्तमध्यासभाष्ये-

एवमहं प्रत्ययिनमशेषस्वप्रचारसाक्षिणि प्रत्यगात्मन्यध्यस्य, तञ्च प्रत्यगात्मानं सर्वसाक्षिणं तद्वविपर्ययेणान्तःकरणादिष्वध्यस्यति ।

\* [ यद्यपि वियदादिप्रपञ्चस्य ईश्वर उपादानम्, तथाप्यन्तःकरणादीनां जीवतादात्म्यप्रतीतेः जीव एव उपादानम् इति सिद्धान्तलेशः ॥ २१ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;तादात्म-' C. 2. 'प्रति' C.

## स्वात्ममोहात् समस्तस्य सेश्वरस्य प्रकल्पकः । स्वप्नवजीव एवेको नापरोऽस्तीति केचन ॥ २३ ॥

[ मायाकारणत्व-विचारः ]

## अहेतुत्वादमायस्य मायाशवळतेष्यते । साऽप्युपादानमेवेति तत्त्वनिर्णयक्रन्मतम् ॥ २४ ॥

जगद्वचितरेकेण ब्रह्माभावप्रसङ्ग एकदेशेन तदुक्तौ निरवयवत्वश्रुति-१-व्याकोप इत्याशङ्का-परिहारार्थमाश्रिते विवर्त्तवादे तिश्वदर्शनाय 'आत्मिन चैवं विचित्राश्च हि' [ ब्र॰ २, १, ७, २८ ] इति सूत्रे २ जैवस्वाप्रसर्ग स्य सिद्धवत्कारादिति भावः ॥ २२ ॥ मतान्तरमाह स्यात्मेति ३ ।

> '<mark>पुरत्रये कीडति यश्च देवः' ।</mark> "ततस्तु जातं सकलं विचित्रम्' [ कैं० १४ ] ॥

इति श्रुतिरत्र मानम् ॥ २३ ॥

इत्थं ब्रह्मैव जगदुपादानिमिति सिद्धम् । ननु 'मायान्तु प्रकृतिं विद्यात्'४ [ श्वे० ४, १०] इति श्रुतेः का गतिरित्याशङ्का श्रुतिद्वयाविरोधात् कार्ये सत्ताजाङ्याद्युभय-धर्मानुकृत्तिदर्शनाच्च ब्रह्म विवर्त्तोपादानं माया तु परिणाभ्युपादानिमिति मतेनोत्तरयति—

१। 'निष्कलं निष्कियं शान्तं निरवद्यं निरञ्जनम्' [ श्वे० ६, १९ ] इत्यादि । तथा हि ब्रह्मसूत्रम्—[२, १, २६]—कृतस्त्रप्रसिर्क्तन्तरवयवत्वशब्दकोपो वा ।

- २। 'आत्मिन चैवं विचित्राश्च हि' [ व० २-१-२८ ] इति सूत्रेण—'विवर्त्तवादाभिप्रायेण स्वप्नदृशि जीवात्मिन स्वरूपानुपमर्दनेनानेकाकारस्वाप्नप्रपञ्चसृष्टिवद ब्रह्मणि वियदादिसृष्टिरुपपचते' इति सिद्धान्तितम् । तथा चोक्तं भामतीनिवन्ये—अनेन स्फुटितो मायावादः । स्वप्रदृगात्मा हि मनसैव स्वरूपानुपमर्दैन स्थादीन् स्जति ।
- (प्तस्माजायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च।
   स्वं वायुज्योतिरापः। पृथिवीः विश्वस्य धारिणी'॥ [मु०२-१-३, कै०१६]
   (इत्यादिश्वतेः कृत्स्वव्यावहारिकप्रपञ्चस्य ब्रह्मेव उपादानम्, जीवस्तु प्रातिभासिकस्य स्वप्नप्रपञ्चस्य चेति सिद्धान्तलेशः॥ २२॥]
  - ३। तथा च, जीवेऽतिच्याप्त्यभावादीश्वररूपमेव ब्रह्म सर्वोपादानमिति स्थितम्।
- \* [ जीव एव स्वप्नद्रप्टृवत् स्वस्मिन्नीश्वरत्वादिसर्वकल्पकत्वेन सर्वकारणम् इत्यपि केचिदिति सिद्धान्तलेशः ॥ २३ ॥ ]

४। इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते—[ ऋ० ६,४७,१८, वृ० २,५, १९ ]।

'मायां तु' इति श्रुतौ तु-शब्दो नावधारणार्थः, किन्तु सदृपबद्यापेक्षया मायाया वैलक्षण्य-द्योतनार्थः । तच्च वैलक्षण्यं परिणामित्वरूपं प्रकृतित्वं मायाया इत्याशयवतां पदार्थतत्त्वनिर्णय-कारादीनां मतभेदेन लक्षणासम्भवशङ्का परिहता ।

<sup>1. &#</sup>x27;-सर्ब-' C. 2. 'जीव:' K. 3. 'तत; सुजातं' K. 4. 'त्रापत्र' K. 5. 'पृथ्वी' K,

## ब्रह्ममात्रमुपादानं माया तु द्वारकारणम् । मृच्छ्वचणतावत् संद्येपशारीरककृतां नये ॥ २५ ॥ ब्रह्मे व जीवाश्रितयाऽविद्यया विषयीकृतम् । वाचस्पतिमते 'हेतुर्माया तु सहकारिणी ॥ २६ ॥

अहेतुत्वादिति । इष्यते ब्रह्मण इति शेषः । सा मायापि । अत पव हि स्वाभिन्न-कार्यजनकमिति साधारणं लक्नणमिति भावः ॥ २४ ॥

मतान्तरमाह—ब्रह्ममात्रमिति । कार्ये जाङ्यानुवृत्तिस्ति कथिमत्याशङ्कवाह— मृच्कक्ष्णताविदिति । मृच्कक्ष्णताया घटाचनुपादानत्वेऽपि घटादावनुवृत्तिवद्द्वारकारण-धर्मस्याप्यनुवृत्तिसम्भवादित्यर्थः ॥ २४ ॥

मतान्तरमाह—ब्रहीवेति १। हेतुरुपादानम् , मायाऽविद्यासमिष्टः सहकारिणी । शङ्क्षं पीतिमारोपे चत्तुर्दोष एव निमित्तकारणमनुपादानाश्रितत्वात्तु न द्वारकारणमिति भावः ॥ २६ ॥

- \* [ 'सायां तु प्रकृति विद्यात्' इति श्रुतेः, मायाजाङ्यस्य घटादिष्वनुगमाञ्च माया जगदु-पादानं प्रतीयते, कथं ब्रह्मोपादानम् ? अत्राहुः पदार्थतत्त्वनिर्णयकाराः—ब्रह्म माया च इत्युभय-मुपादानमित्युभयश्रुत्युपपत्तिः, सत्ताजाङ्यरूपोभयधर्मानुगत्युपपत्तिश्च। तत्र ब्रह्मविवर्त्तमानतयो-पादानम्, अविद्या परिणममानतयेति सिद्धान्त्तरेशः॥ २४॥ ]
- सङ्क्षेपशारीरककृतस्तु—ब्रह्मेवोपादानम् । कृटस्थस्य स्वतः कारणत्वानुपपत्तेः माया
  द्वारकारणम् । अकारणमपि द्वारं कार्येऽनुगच्छति । मृद इव तद्गतश्रक्ष्णत्वादेरपि घटे अनुगमनदर्शनादित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ २५ ॥ ]
- १। उक्तं चारम्भणाधिकरण-भाष्ये [ ब्र॰ २-१-१४ ]—मूल्रकारणमेव आऽऽन्त्यात् कार्यात् तेन तेन कार्याकारेण नटवत् सर्वव्यवहारास्पदत्वं प्रतिपद्यते इति । सदुक्तं कल्पतरौ—

अज्ञातनटवद ब्रह्म कारणं शङ्करोऽब्रवीत् । जीवाज्ञानं जगद्वीजं जगौ वाचस्पतिस्तथा ॥ इति ।

\* [ वाचस्पतिमिश्रास्तु—जीवाश्रितमायाविषयीकृतं ब्रह्म स्वत एव जाड्याश्रयप्रपञ्चाकारेण विवर्त्तमानतयोपादानमिति माया सहकारिमात्रम्, न कार्यानुगतं द्वारकारणमित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः॥ २६॥ ]

I, 'मृच्छू चता-' C. 2. '-पीता-' Ç,

अपूर्वानपरं ब्रह्म नोपादानं जगत्स्थितेः। मायैव' मुख्योपादानमिति मुक्तावळीकृतः॥ २७॥

[ जीवेश्वर-स्वरूपविचारो मायाऽविद्या-स्वरूपविचारश्च ]

क ईश्वरोऽथ को जीवः प्रकटार्थःविदो विदुः। ईशं मायाचिदाभासं जीवमाविद्यकश्च तम्॥ २८॥

अत्र मतद्वयेऽपि 'मायान्तु प्रकृतिं विद्यात्' [श्वे० ४,१०,] इत्यादौ प्रकृति-शृब्दो गौणः स्यादिति मतान्तरमाह—अपूर्वति । 'तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरम्' [बृ० २,४,१६], 'न तस्य कार्यं करणञ्च विद्यते' [श्वे० ६,८,] इत्यादिश्चतेर्न ब्रह्म मुख्योपादानं किन्तूपादानमाया-श्रयत्वाद् गौणम् , तादृशमेव चोपादानत्वं ' उत्तणमिति भावः ॥ २७ ॥

इत्थं जगदुपादानं मतभेदेन व्यवस्थाप्य तत्स्वरूपनिर्णयाय पुच्छिति—क इति । मायाशक्तौ चित्प्रतिबिम्ब ईश्वरः १ । अविद्यायां चित्प्रतिबिम्बो जीवः १ इति मतेन परि-हरति—प्रकटेति । मायेति मायायां चिदाभासं चित्प्रतिबिम्बम् , आविद्यकमविद्यान्त-र्गतं तं चित्प्रतिबिम्बं विदुरित्युभयत्र सम्बध्यते ॥ २५ ॥

<sup>\* [</sup>सिद्धान्तमुक्तावलीकृतस्तु मायाशक्तिरेवोपादानं न ब्रह्म, 'तदेतद्व ब्रह्मापूर्वमनपरमबाह्मम्' [ बृ॰ २, ५, १९ ] 'न तस्य कार्यं करणञ्च विद्यते' [ श्वे॰ ६,८, ] इत्यादि श्वेतेः जगदुपादान-मायाधिष्ठानत्वेन उपचारादुपादानम्, तादृशमेवोपादानत्वं लक्षणे विविश्वतिमत्यादुरिति सिद्धान्तलेशः ॥२७॥ ]

१। 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात्' (ब० ११२।१११) इत्यधिकरणे सौत्रशारीरपद्व्याख्यानरूपं भाष्यं 'शारीर इति शरीरे भवः' ['अनुपपत्तेस्तु न शारीरः'—ब० १-२-३] इत्यर्थः । नन्वीश्वरोऽपि शरीरे भवति १ सत्यं, शरीरे भवति, न तु शरीरे एव भवति, 'आकाशवत् सर्वगतश्च नित्यः' [सर्वोप०४] इति व्यापित्वश्रवणात् । जीवस्तु शरीरे एव भवति, तस्य भोगाधिष्ठानाच्छरीरादन्यत्र इत्त्यभावात् इति । तथा धुभ्वाधिकरणगतं (ब० ११३।१११) भाष्यम् 'न चोपाधिपरिच्छिन्न-स्याविभोः प्राणभृतो धुभ्वाधायतनत्वमपि सम्यक् सम्भवति' इति कृष्णालङ्कारे जीवेश्वरविवेकः।

 <sup>&#</sup>x27;माया तु' B. 2. '-क्रतो' B. 3. 'कारणच' C. 4. '-मत्वल-' C. वेदान्त-सि—3

अनादिविश्वप्रकृतिर्मायाः चिन्मात्रसंश्रया । तदेकदेशोऽविद्याः तु विद्येपावरणाः न्वितः ॥ २६॥ उक्ता तत्त्वविवेके तु शुद्धसत्त्वमयी स्फुटा । माया रजस्तमोध्वस्ताऽविद्या शेषन्तु पूर्ववत् ॥ ३०॥

तन्मते मायाऽविद्ययोः स्वरूपमाह—अनादीति । चिन्मात्रसंश्रया शुद्धचैतन्य-मात्राश्रयविषया । इदमविद्यायामपि योज्यम् ॥ २६ ॥

मायाऽविद्याविवेके मतान्तरमाह—उक्तेति ३। त्रिगुणाया मूळ'प्रकृतेः 'जीवेशावा-भासेन' करोति माया चाविद्या च स्वयमेव भवति' [नृ० ६] इति श्रुतिदर्शिते द्वे रूपे, तयोः शुद्धसत्त्वप्रचुरा रजस्तमोऽनिभभूतत्वात् स्फुटा निर्मळा माया, तद्भिभवमिळना त्वविद्येत्यर्थः। शेषं तत्प्रतिबिग्बौ जीवेश्वरा वित्यादि पूर्वमतवदेव॥ ३०॥

१। तथा हि पञ्चदश्यां श्रीमद्भारतीतीर्थाः—

सत्त्वशुद्धयविशुद्धिभ्यां मायाऽविद्ये च ते मते ।१।१६।

२ । विक्षेप-परेन तत्तजीवासाधारणदुःखादिकं विवक्षितम् । तदनुकूलशक्तिः विक्षेपशक्ति-रित्यर्थः ।

ब्रह्मचैतन्यावरणानुकूला शक्तिरावरणशक्तिः । आवरणञ्च 'ब्रह्म नास्ति, न प्रकाशते' इति व्यवहारयोग्यत्वम् ।

- \*[ अथ क ईश्वरः, को वा जीवः ? अत्रोक्तं प्रकटार्थविवरणे—अनादिरनिर्वाच्या भूतप्रकृति-श्चिन्मात्रसम्बन्धिनी माया । तस्यां चित्-प्रतिबिम्ब ईश्वरः, तस्या एव परिच्छिन्नानन्तप्रदेशेष्वा-वरण-विक्षेप-शक्तिमत्तस् अविद्याभिधानेषु चित्-प्रतिबिम्बो जीव इति—सिद्धान्तलेशः ॥२८-२९॥]
- ३। एकस्यामेव मूलप्रकृतौ प्रदेशप्रदेशिभावेनानिर्वचनीयं भेदं कल्पयित्वा जीवेश्वरयोः प्रतिबिम्बरूपत्वसुक्तम् । इदानीं तस्यामेव प्रकारान्तरेण रूपभेदं कल्पयित्वा तदुपपादयति ।
- \*[ तत्त्वविवेके तु रजस्तमोऽनिभभृतशुद्धसत्त्वप्रधाना माया, तदिभभृतमिलनसत्त्वा अविद्येति मायाऽविद्याभेदं परिकल्प्य मायाप्रतिबिम्ब ईश्वरः, अविद्याप्रतिबिम्बो जीव इत्युक्तम्—इति सिद्धान्तलेशः ॥३०॥ ]

<sup>1, &#</sup>x27;-न्विता-' B. 2, 'मूला-' C. 3. 'one MS, reads अभाग्नेन'- Jacob, 4. 'जीवेशा-' Ç.

विच्लेपशक्तिप्राधान्यान्मायेशोपाधिरुच्यते । अविद्यावरणोत्कर्षाज्ञीवस्येत्यपि केचन' ॥ ३१ ॥ कार्योपाधिर्भवेज्ञीवः कारणोपाधिरीश्वरः । प्रतिविम्बोऽत्र संच्लेपशारीरककृतां नये ॥ ३२ ॥ घटाभ्रवारिणोर्व्योम्नः प्रतिविम्बाविवात्मनः । बुद्धितद्वासनाभासौ जीवेशौ बुद्धचपाधिकः ॥ ३३ ॥

पक्षेच मूलप्रकृतिः, शक्तिभेदप्राधान्याद् व्यपदेशभेद १ इति मतान्तरमाह— विज्ञेपेति॥३१॥

'कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीश्वरः'इति श्रुतिमाश्रित्य मतान्तरमाह— कार्येति । कार्यमन्तःकरणम्, कारणमिवद्या । प्रतिबिम्ब इति पूर्वद्वयान्वयि । निरुपा-धिकं बिम्बस्थानीयं शुद्धचैतन्यं मुक्तप्राप्यम् २ इति चित्-त्रैविध्यमिति भावः ॥ ३२ ॥

चिद्यातुविध्य-वादिपत्तं दर्शयति—घटेति । घटोदके व्यामप्रतिबिम्बवदन्तः-करणे चित्प्रतिबिम्बां जीवः । सर्वोदककारणीभूतमेघान्तर्गततुषारोदके उदक-त्वादेवानुमीयमानां व्यामप्रतिबिम्ब इव मायान्तर्गतसर्वप्राणिधीवासनास्वनुमीयमान-

१। अत एव जीवस्यावरणशक्तिमदुपाधिमत्त्वादेव तस्या जीवेश्वरोपाधिभृतायाः प्रकृतेः प्रतिबिम्बरूपजीवेश्वरसाधारण-चिन्मात्रसम्बन्धित्वेऽपि जीवस्येव 'अज्ञोऽस्मि' इत्यज्ञानसम्बन्धानु-भवः, नेश्वरस्येति जीवेश्वरविभागः कचिदुपपादितः। तथा च, जीवेश्वरौ प्रति प्रकृतेः साधारणत्वादेकस्य सर्वज्ञत्वम्, अपरस्याज्ञत्विमिति यद्वेलक्षण्यं श्रुत्यनुभवसिद्धं तत् कथं सम्भव-तीति शङ्काया अनवकाश इति भावः।

<sup>\*[</sup> एकैव मुलप्रकृतिर्विक्षंपप्राधान्येन मायाशब्दितेश्वरोपाधिः, आवरणप्राधान्येनाऽविद्या-ऽज्ञानशब्दिता जीवोपाधिरिति सिद्धान्तलेशः ॥३१॥ ]

२ । एवमुक्तेष्वेतेषु जीवेश्वरयोः प्रतिबिम्बविशेषत्वपक्षेषु यद बिम्बस्थानीयं ब्रह्म सत् मुक्तप्राप्यं शुद्धचैतन्यम् इति कृष्णानन्दः ।

<sup>\*[</sup>संक्षेपशारीरके तु 'कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीश्वरः' इति श्रुतिमनुसृत्याऽविद्यायां चित्प्रतिबिम्ब ईश्वरः, अन्तःकरणे चित्प्रतिबिम्बो जीव इत्युक्तम् इति सिद्धान्तलेशः ॥३२॥]

I. 'क यन-' B.

## कृटस्थः' शुद्धचिद् ब्रह्म चित्रदीपं चतुर्विधम् । कृटस्थे कल्पितो जीवः शुद्धे ब्रह्मणि चेश्वरः ॥ अहं ब्रह्मे ति बाधायामैक्यमित्यपि तन्मतम् ॥ ३४ ॥

वित्प्रतिबिम्ब ईश्वरः । बुद्धुचपाधिकः अन्तःकरणाविच्छन्नं चैतन्यं क्रूटस्थः १ इति उत्तरत्न सम्बन्धः ॥ ३३ ॥

स च जीवः, महाकाशस्थानीयं शुद्धचैतन्यन्तु ब्रह्मेति चतुर्विधं चैतन्यं द्शितमिति शेषः । तत्र कूटस्थे अविद्याचृतासङ्गापरिच्छेद्सुखत्यांशे अनावृतस्वयन्त्वचेतनत्व'-सामान्यांशे अहमिति प्रकाशमाना व्यावहारिका जीवांऽध्यस्तस्तिसम्म विद्याऽऽवृते प्रातिभासिकस्वाप्रजीवांऽध्यस्तः, स च बाध्यते । ईश्वरस्तु सौषुप्रानन्दमयारधीवासनाना-मतोन्द्रियत्वात् श्रुतिसिद्धसर्वक्षोऽिषे न तथा सर्वेरनुभूयते इति तन्मते विशेषमाह— कूटस्थ इति । विशेषान्तरमि तन्मते दर्शयति—अहमिति । अहं ब्रह्मेति पदयो-'श्रौरोऽयं स्थाणुरितिवद् बाधायां सामानाधिकरण्यम् ३ इति भावः ॥ ३४ ॥

१ । तथा च पञ्चदश्यां चित्रदीपवचनम्— कूटस्थो ब्रह्मजीवेशावित्येवं चिच्चतुर्विधा । घटाकाशमहाकाशो जलाकाशाश्रवे यथा ॥ इति । ६।१८।

उक्तञ्च---

द्वाविमो पुरुषो लोके क्षरश्राक्षर एव च । क्षरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽक्षर उच्यते ॥ [गीता—१५।१८]

तथा हि श्रीमदुभारतीतीर्थाः-

कूटवन्निर्विकारेण स्थितः कूटस्थ उच्यते । [पञ्चदशी-६।२२]

- २ । 'सपुसस्थान एकीभृतः प्रज्ञानघन एवानन्दसयो ह्यानन्दभुक्' [ सा० ६] इति साण्डूक्य-श्रुतिसिद्धसौपुतानन्दसयः । तत्रैव तदनन्तरम् 'एप सर्वश्वर एप सर्वज्ञ एपोऽन्तर्याम्येष योनिः सर्वस्य प्रभवाप्ययो हि भृतानाम्' [ सा० ६ ] इति श्रुतेः ।
- ३। नेदमभेदे सामानाधिकरण्यम्, किन्तु बाधायाम् ; यथा—'यः स्थाणुरेष पुमान्' इति पुरुष्टस्थान् एवम् 'अहं ब्रह्माऽस्मि' इति पूटस्थानहास्वरूपत्वबोधेना-ध्यस्ताहमर्थरूपत्वं निवर्त्यते।

'योऽयं स्थाणुः पुमानेष पुंघिया स्थाणुधीरिव । ष्रह्माऽस्मीति धियाऽशेषा ह्यहम्बुद्धिर्निवर्त्तते ॥' इति नैष्कर्म्यसिद्धिवचनादिति कृष्णानन्दः ।

<sup>1. &#</sup>x27;-चेतनलांग्रे' C. 2. '-विधानिद्रावते' A. 3. '-सार्व-' C. 4. '-चोरो-' C.

ब्रह्मानन्दे विराडादिसमष्टिञ्यष्टुचपाधितः। षोढा चिदानन्दमयञ्यष्टिजीव इतोरितम्॥ ३५॥ शुद्धित्रपञ्जितापूर्णवर्णिचत्रपटोपमाः। ब्रह्मे शसूत्रवैराजाः पटा'भाससमोऽसुभृत्॥ चित्रदीपे'चित्रपटन्यायेनेत्थं निरूपिताः॥ ३६॥

विश्व-तैजस-प्राज्ञ-विराड्-हिरण्यगर्भाऽव्याकृतनामस्वाध्यात्मिकाधिदैविकभेदेषु षष्ठ ईश्वराऽन्ये जीवा इत्यानन्दमयव्यिधर्जीव एव, "एष सर्वेश्वरः"२ [वृ ४,४,२२] इत्यादि वाक्यन्तु तत्समध्यभिप्रायमिति दर्शयति— ब्रह्मानन्द इति । पोढेति सोपाधिकाभि-प्रायम् । अनुपहितविता सह तु सप्तधेति बोध्यम् ॥ ३५ ॥

वित्रदीपोक्तमपरं विशेषमाह—ग्रुद्धेति । ग्रुद्धः केवलः, लिप्तो मण्डादिना, अङ्कितः पुरुषहस्त्याकृतिरेखालाञ्चितः, आपूर्णवर्णः नीलपीतादिवर्णद्रव्यैर्यथायोगं पूरितो यः पटः स इव क्रमाच्कुद्धमायाशबललिङ्गसमध्चपहितस्थूलसमध्चपहिताः क्रह्मेण बोध्याः । असुभृज्जीवः, स यथा वित्रपुंसां पटाभासा लिख्यन्ते तद्वदित्यर्थः ॥ ३६ ॥

\* [चित्रदीपे 'जीव ईशो विशुद्धा चित्' इति त्रेविध्यप्रक्रिया विद्याय यथा 'घटाविध्यमाकाशो घटाकाशः, तदाश्रिते जले प्रतिबिध्वितः साभ्रनक्षत्रो जलाकाशः, अनविध्वित्रो महाकाशः, महा-काशमध्यवित्ति मेघमण्डले वृष्टिलक्षणकार्यानुमेयेषु जलरूपतद्वयवेषु तुपाराकारेषु प्रतिबिध्वित्तो मेघाकाशः' इति ; वस्तुत एकस्याप्याकाशस्य चातुर्विध्यम्, तथा स्थूलस्क्ष्मदेहद्वयस्याधिष्ठानतया वर्त्तमानं तद्वचिछन्नं चैतन्यं कूटविर्विकारत्वेन स्थितं कूटस्थम्, तत्र कल्पितेऽन्तःकरणे प्रतिबिध्वित्रं चेतन्यं संसारयोगी जीवः, अनवच्छिनं चेतन्यं ब्रह्म. तदाश्रिते मायातमसि स्थिताष्ठ सर्वप्राणिमां धीवासनाष्ठ प्रतिबिध्वितं चेतन्यमीश्वर इति चेतन्यस्य चातुर्विध्यं परिकल्प्यान्तःकरणधीवास-मोपरकाज्ञानोपाधिभेदेन जीवेश्वरविभागो दर्शित इति सिद्धान्तलेशः ॥३३-३४॥

#### १। तथा हि चित्रदीपे भारतीतीर्थाः—

स्वतः शुम्रोऽत्र धौतः स्याद् बद्दितोऽन्नविलेपनात् । मस्याकारेलंग्छितः स्याद्गञ्जितो वर्णपूरणात् ॥ इति । ६१३ स्वतिश्रदन्तर्यामी तु मायाची सूक्ष्मसृष्टितः । सूत्रातमा स्थूलसृष्टैयव विराडित्युच्यते परः ॥ इति । ६१४

<sup>1. &#</sup>x27;परा-' B. 2. ......'एव भूताधिपति:' Br. 3. '- इत-'।

# विराट्सृत्राचराण्यादौ विभज्य प्रणवाचरैः। विलाप्य गौडपादीये तुरीयात्माऽवशेषितः॥ ३७॥

माण्डूक्ये १ तु व्यष्टिसमध्य्याः प्रणवमात्राभिरकीकरणेन विराडादिपादास्तुरीयश्चेति चतुर्घा प्रविभज्य पादत्रय-प्रविछापनेन शुद्धः अवशेषित इत्याह—विराडिति ॥ ३७ ॥

१। तथा हि माण्ड्क्योपनिषदि गौडपाद-वचनम्---

'ओङ्कारं पादशो विद्यात् पादा मात्रा न संशयः'—इति । मात्रास्वरूपञ्च श्रुत्येव दर्शितम्— 'अकार उकारो मकार इति' । इदं सर्वं माण्ड्व्यश्रुतेः संग्रहेण तात्पर्यकथनपरस्य भाष्यकृद्धिः कृतपञ्चीकरणस्य व्याख्यानरूपे वार्त्तिकं स्रोधराचार्येरभिहितम्—

> 'अकारमात्रं विश्वः स्यादुकारस्तेजसः स्मृतः । प्राज्ञो मकार इत्येवं परिपश्येत् क्रमेण तु' ॥ ४७ ॥

#### इति कृष्णानन्दः।

\* [ब्रह्मानन्दे तु सपुप्तिसंयोगात् माण्ड्क्योक्त आनन्दमयो जीव इत्युक्तम्। यदा हि जाग्रदादिषु भोगप्रदस्य कर्मणः क्षये निदारूपेण विलीनमन्तःकरणं पुनर्भोगप्रदकर्मवशात् प्रबोधे धनीभवति, तदा तदुपाधिको जीवो विज्ञानमय इत्युच्यते, स एव पूर्व छपुप्तिसमये विलीनावस्थो-पाधिकः सन्नानन्दमय इत्युच्यते । स एव माण्ड्क्ये 'खपुसस्थानः' इत्यादिना दर्शित इति । एवं सित तस्य सर्वेश्वरत्वादिवचनं कथं सङ्गच्छताम् ? इत्थम्—सन्त्यधिदैवतमध्यात्मं च परमात्मनः सविशेषाणि त्रीणि त्रीणि रूपाणि । तत्राधिदेवतं त्रीणि शुद्धवैतन्यं चेति चत्वारि रूपाणि चित्रपटदृष्टान्तेन चित्रदीपे समर्थितानि । यथा स्वतः शुम्रः पटो धौतः, अन्नलिसो घद्दितः, मस्यादिविकारयुक्तो लाञ्छितः, वर्णपूरितो रञ्जित इत्यवस्थाचतुष्टयमेकस्यैव चित्रपटस्य, परमात्मा माया-तत्कार्योपाधिरहितः शुद्धः, मायोपहित ईश्वरः, अपञ्चीकृतभूतकार्य-समष्टिसूक्ष्मशरीरोपहितो हिरण्यगर्भः, पञ्चीकृतभृतकार्यसमष्टिस्थलशरीरोपहितो विराट् पुरुष इत्यवस्थाचतुष्टयमेकस्यैव परमात्मनः । अस्मिश्च चित्रपटस्थानीये परमात्मनि चित्रस्थानीयः स्थावरजङ्गमात्मको निखिलः प्रपञ्चः। यथा चित्रगतमनुष्याणां चित्राधारवस्त्रसदशा वस्त्राभासा लिल्यन्ते, तथा परमात्माध्यस्तदेहिनामधिष्ठानचैतन्यसदृशाश्चिदाभासाः। कल्प्यन्ते, ते च जीव-नामानः संसरन्तीति । अध्यात्मन्तु विश्वतैजसप्राज्ञभेदेन त्रीणि रूपाणि । तत्र छष्सौ विलीने अन्तःकरणे अज्ञानमात्रसाक्षी प्राज्ञः, योऽयमिहानन्द्रमय उक्तः। स्वप्नं व्यष्टिसूक्ष्मशरीराभि-मानी तेजसः । जागरे व्यष्टिस्थळशरीराभिमानी विश्वः । तत्र माण्डक्यश्रुतिरहमनुभवे प्रकाशमान- मायाच्छन्न'चिदाभासः कूटस्थे व्यावहारिकः । तस्मिन्नद्रावृते ताद्दग् जीवोऽन्यः प्रातिभासिकः ॥ ३८ ॥ जीविस्त्रधेवं दग्दृश्यिववेके प्रतिपादितः । इत्येते दर्शिताः पत्ताः प्रतिबिम्वेशवादिनाम् ॥ ३६ ॥ अविद्यायां चिदाभासो जीवो बिम्बचिदीश्वरः । स्वातन्त्र्याद्युपपत्तेरित्याहुविवरणानुगाः ॥ ४० ॥

प्रागुक्तक्टस्थस्य जीवकोट्यन्तर्भावेण मतान्तरमाह—मायेति सार्द्धेन ॥ ३८ ॥ 'जीवेशावाभासेन करोति माया चाविद्या च स्वयमैव भवति' [नृ० ६] इति श्रुतिमूछ-प्रतिबिम्वेशवाद्मुपसंहरति—इत्येत इति ॥ ३६ ॥

ईश्वरस्य प्रतिबिग्बत्वे तत्पारतन्त्र्यापत्तेविग्बरूपत्वमेव । जीवोऽप्यविद्याप्रतिबिग्बो नान्तःकरणप्रतिबिग्बः, योगिनां कायव्यूहे 'प्रदीपवदावेशस्तथा हि दर्शयति'१ [ब्र ४,४,१४] इत्यधिकरणोक्तेः, अन्तःकरणभेदे सत्यिप जीवभेदाभ।वात् । प्रतिबिग्बे बिग्बभेदो विरुद्धधर्माश्चाध्यस्ताः, स्वरूपन्तु बिग्बाभिक्षमेवेति तस्य मोज्ञान्वयोपपत्तिरिति मतान्तरमाह—अविद्यायामिति । आदि-पदेनोपाधिनियन्तुता प्राह्या ॥ ४० ॥

स्यात्मनो विश्वतैजसप्राज्ञतुर्यावस्थाभेदरूपं पादचतुष्ट्यं 'सोऽयमात्मा चतुष्पात्' [ मा॰ २ ] इत्यु-पक्षिप्य पूर्वपूर्वपादप्रविलापनेन निष्प्रपञ्चश्रह्मात्मकतुर्यपादप्रतिपत्तिसोकर्याय स्थूलसूक्ष्मसूक्ष्मतरोपाधि-साम्याद विराडादीन् विश्वादिष्वन्तर्भाव्य 'जागरितस्थानो बहिःप्रज्ञः'[मा॰ ३] इत्यादिना विश्वादि-पादान् न्यरूपयत् । अतः प्राज्ञशिदते आनन्दमये अव्याकृतस्येश्वरस्यान्तर्भावं विवक्षित्वा तस्य सर्वेश्वरत्वादितद्वर्मवचनमिति । इत्थमेव भगवत्पादेगौँडपादीयविवरणे व्याख्यातमिति सिद्धान्तरेशः ॥ ३५—३७ ॥ ]

- \* [ हग्दश्यविवेके तु वित्रदीपव्युतपादितं कृटस्थं जीवकोटावन्तर्भाव्य चित्त्रैविध्य-प्रक्रियेवालिस्यता इति विशेषः । तत्र ह्युक्तं जलाशयतरङ्गबुद्धुदन्यायेनोपर्युपरि कल्पनाजीवः न्निविधः पारमार्थिको, व्यावहारिकः, प्रातिमासिकश्चेति । एवमेते प्रतिबिम्बेश्वरवादिनां पक्षभेदा दर्शिता इति सिद्धान्तलेशः ॥ ३८-३९ ॥ ]
- १। यथा एकस्य प्रदीपस्य अनेकवर्त्तिप्वावेशः, तथा योगिनो योगप्रभावादनेकेप्वेकदा आवेशः। तथा हि दर्शयति श्रुतिः एकस्य योगिनोऽनेकघा भावम्—'स एकघा भवति त्रिधा

<sup>1, &#</sup>x27;-क्ने' B. 2, 'व्यवहारिक:' A-C.

## घटसंवृतमित्यादिश्रुतियुक्ति'समाश्रयात्। अन्येऽन्तःकरणेनावच्छिन्नं जीवं बभाषिरे॥ ४१॥

वर्णानां ध्वनिन्यङ्गचत्वेऽपि तत्प्रतिबिम्बत्वानभ्युपगमाज्ञले नमोविस्तत्वरालोकप्रतिबिम्बमात्रेण नभःप्रतिबिम्बत्वभ्रान्तेर्झीरूपप्रतिबिम्बे मानाभावे नेश्वरो जीवो वा
प्रतिबिम्बः, किन्तु घटाकाशवदन्तःकरणाविन्छन्नं चैतन्यं जीवस्तद्नविन्छन्नम्त्वीश्वरस्तस्य विकारान्तरवस्थानानुपपत्तिस्तु प्रतिबिम्बपत्तेऽपि तुल्या, उपाध्यनन्तर्भूतांशस्यैव
जलादौ प्रतिबिम्बदर्शनात्। अत एव हि सूत्रकृता <sup>2</sup> अम्बुवद्प्रहणात्तु न तथात्वम्'
[ब्र० ३, २, १६] इति पूर्वपत्तं निरस्य 'वृद्धिहासभाक्तृमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवम्'
[ब्र० ३, २, २०] इति सूत्रेण

'घटसंवृतमाकाशं नीयमाने <sup>७</sup>घटे यथा ।

घटो नीयेत नाकाशं तद्वजीयो नभोपमः १॥ [ ब्र० वि० १३ ]

इति श्रृत्यन्तरप्रसिद्ध<sup>5</sup>मयच्छेद्रपत्तमेयातिष्ठिपदिति मतान्तरमाह—घटसंचृतमिति ॥ ४१ ॥ भवति पञ्चधा सप्तधा' [ छा० ७-२६-२ ] इत्यादिका । न च योगिनो युगपदनेकशरीरेष्ववस्थान-मन्तरेण श्रुतिसिद्धानेकधा भाष उपपद्यत इति सृत्रार्थः ।

'प्रतिबिम्बगताः परयनृजुवकादिविक्रियाः ।

पुमान् क्रीडेद यथा बहाँ तथा जीवस्थविकियाः'॥

इति कल्पतरुरीत्या 'लोकवतु लीलाकैवल्यम्' (८० २।१।३३) इति सृत्रमपि सङ्गच्छते ।

\* विवरणानुसारिणस्त्वाहः-

'विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते।

आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिप्यति'॥

इति स्मृत्येकस्येवाज्ञानस्य जीवेश्वरविभागोपाधित्वप्रतिपादनात् विम्वप्रतिविम्बभावेन जीवेश्वरयोर्विभागः, नोभयोरिप प्रतिविम्बभावेन, उपाधिद्वयमन्तरेणोभयोः प्रतिविम्बत्यायोगात् । तन्नापि प्रतिविम्बो जीवः, विम्बस्थानीय ईश्वरः ; तथा सत्येव लौकिकविम्बप्रतिविम्बद्दष्टान्तेन स्वातन्त्र्यमीश्वरस्य, तत्पारतन्त्र्यं जीवस्य च युज्यते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४० ॥ ]

\* [ अन्ये तु—

'घटसंबृतमाकाशं नीयमाने यथा घटे। घटो नीयेत नाकाशं तहजीवो नभोपमः'॥ [ ब्र० बि० १३ ]

'अंशो नानाव्यपदेशात्' [ब्र॰ २।३।४३ ] इति श्रुतिसूत्राभ्यामवच्छेदपक्षस्यैव परि-ग्रहात् सर्चगतस्य चैतन्यस्यान्तःकरणादिनाऽवच्छेदोऽवश्यम्भावीति आवश्यकत्वात् 'अवच्छिन्नो जीवः' इति पक्षं रोचयन्ते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४१ ॥ ]

१। 'घटसंख्तन् ..... घटो नीयेत.....' इति वा पाटः — Jacob.

<sup>1. &#</sup>x27;-सृति' B. 2. नास्ति C. 'यथालिमिति' पाठो इध्यते । 3. 'यथा घटे' B. S. 4. 'नौयते' A. 5. '-सिब-' C,

कौन्तेय इव राधेयो जीवः स्वाविद्यया परः। नाभासो नाप्यविच्छिन्न इत्याहुरपरे बुधाः॥ ४२॥ [जीवैकत्वानेकत्व-विचारः]

एको जीव उतानेकस्तत्रानुपदवादिनः।
एकं देहञ्च तस्यैकमन्यत् स्वप्तसमं विदुः॥ ४३॥
सूत्रमेकं परं 'जीवं तदाभासान् परान् परे।
योगीव कायव्यृहेषु जीवोऽन्य इति चाऽपरे॥ ४४॥

'राजसूनोः स्मृतिप्राप्तौ न्याधभावो निवर्त्तते । यथैव°मात्मनोऽञ्जस्य तत्वमस्यादिवाक्यतः'॥

इति वार्त्तिकानुसारिणां पत्तमाह—कोन्तेय इति । इत्थञ्च स्वप्नवदीश्वरोऽपि सह सर्वकृत्वादिधर्मेजीवेनैव कल्पित इत्याहुः॥ ४२॥

इत्थं जीवे धर्मिणि निर्णीते तद्धर्मसंख्याविषये संशयमुपन्यस्याऽऽद्यपत्तं प्रदर्शयति— एक इति । अनुपद्वादिनः सिन्निहिताः 'सर्वं सेश्वरं जीवकल्पितम्' इतिवादिन आहु-रित्यनुषज्यते । अन्यदेहान्तरं स्वाप्तपुरुषान्तरदेहविन्नर्जीवम् । अत्र 'सम्भाविता-शेषशङ्कापङ्कः स्वप्तदृष्टान्त-१-सिल्लिख्यारयैव ज्ञालनीय' इति मुक्तावलीकृतः ॥ ४३ ॥

श्रुतिप्रामाण्याद्विभ्बभूतेश्वरसृष्ट एव प्रपञ्चः । तत्र प्रथमजोपाधिप्रतिबिम्बो हिरण्य-गर्भ एव मुख्यो जीवः । अन्ये तु तत्प्रतिबिम्बाः पटा<sup>3</sup>भासकल्पा इति सविशेषानेक-शरीरैकजीवपत्तमाह—सूत्रमिति । परमुत्कृष्टम् । परानन्यान् । हिरण्यगर्भाणामपि

- \* [ अपरे तु न प्रतिबिम्बः, नाप्यविष्ठिन्नो जीवः ; किन्तु कौन्तेयस्यैव राधेयत्ववद् अविकृतस्य ब्रह्मण एव अविद्यया जीवभावः । व्याधकुलसंविद्धितराजकुमारदृष्टान्तेन 'ब्रह्मैव स्वाविद्यया संसरित, स्वविद्यया मुच्यते' इति बृहदारण्यकभाष्ये प्रतिपादनादित्याचक्षत इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४२ ॥ ]
- १। यथा स्वप्नदशायां स्वप्नदृक् कञ्चित् गुरुमीश्वरं च कल्पयित्वा तावुपास्ते, ताभ्यां च विद्यादिकं रूभते, तद्वदिति भावः।
- \* [ अथायं जीव एकः, उतानेकः ? अनुपदोक्तपक्षावलम्बिनः केचिदाहुः—एको जीवः, तेन चैकमेव शरीरं सजीवम्, अन्यानि स्वप्नदृष्टशरीराणीव निर्जीवानि । तद्ज्ञानकिष्पतं सर्व जगत्, तस्य स्वप्नदर्शनवद् यावद्विद्यं सर्वो व्यवहारः । बद्धमुक्तव्यवस्थापि नास्ति, जीवस्यैक-त्वात् । शुक्रमुक्त्यादिकमपि स्वाप्नपुरुवान्तरमुक्त्यादिकमिव कल्पितमिति सिद्धान्तरेशः ॥ ४३ ॥ ]

 <sup>&#</sup>x27;जीवपदाभासान्' B. 2. 'तथैव-' B. S. 3. 'घटा-' C. वेदान्त-सि—'

बद्धमुक्तव्यवस्थार्थमन्तःकरणभेदतः । जीवभेदं परे प्राहुर्व्यवस्था चात्र कीदृशी ॥ ४५ ॥ प्रतिजीवमिवद्यांशा भिन्ना ब्रह्मावृतिक्तमाः । तन्नाशक्रमतो मुक्तिव्यवस्था कैश्चिदीर्यते ॥ ४६ ॥

प्रतिकल्पं भेदात् कतमो मुख्य इत्यत्र विनिगमकाभावादेक प्वाविशेषेण योगीव सर्व-शरीरेष्विति मतान्तरमाह—योगीवेति । परस्परदुःखाननुसन्धाने जन्मान्तरीयस्यैव' देहभेदस्य प्रयोजकत्वान्न भोगसङ्करः । योगिनान्तु व्यवहितविष्रकृष्टसाज्ञात्कार-वदेहान्तरीयानुसन्धानमप्यदृष्टविशेषाद् १ प्वेति वैषम्यमिति ॥ ४४ ॥

"तद्यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तदभवत्" [वृ० १-४-१०] इत्यादिश्रुतिदर्शित-बद्धमुक्तभेदन्यवस्थाया एकजीववादे असिद्धेरन्तःकरणभेदेन जीवभेदमभ्युपगच्छतां मतं प्रदर्श्य तद्व्यवस्थामुपपाद्यिष्यन् पृच्छिति—न्यवस्थेति । अत्र नानाजीववादे ॥४४॥ एकेवाविद्या, तस्याश्च तांस्तान् जीवान् प्रति ब्रह्मावरकभागा भिद्यन्ते । एकस्यैव

१। योगजादष्टाद इत्यर्थः।

<sup>\* [</sup>अन्ये त्वस्मिन्नेकशरीरेकजीववादे मनःप्रत्ययमलभमानाः 'अधिकन्तु भेदनिद्देशात्' (ब्र॰ २।१।२२), 'लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्' (ब्र॰ २।१।३३) इत्यादिस्व्रैजींवाधिक ईश्वर एव जगतः स्रष्टा, न जीवः। तस्यासकामत्वेन प्रयोजनाभावेऽपि केवलं लीलयेव जगतः स्रष्टि-रित्यादि प्रतिपादयद्दर्भिर्वरोधं च मन्यमाना हिरण्यगर्भ एको ब्रह्मप्रतिबिम्बो मुख्यो जीवः। अन्ये तु तत्प्रतिबिम्बम्ताश्चित्रपटलिखतमनुष्यदेहापितपटाभासकल्या जीवाभासाः संसारादिभाज इति सविशेषानेकशरीरेकजीववादमातिष्ठन्ते। अपरे तु हिरण्यगर्भस्य प्रतिकल्पं भेदेन कस्य हिरण्यगर्भस्य मुख्यं जीवत्वमित्यत्र नियामकं नास्तीति मन्यमाना एक एव जीवोऽविशेषेण सर्वं शरीरमधितिष्ठति। योगिनस्तु कायव्यूइछखाद्यनुसन्धानं व्यवहितार्थग्रहणवद् योगप्रभाव-निबन्धनमिति न तदुदाहरणमिति अविशेषानेकशरीरेकजीववादं रोचयन्ते इति सिद्धान्तलेशः॥ ४४॥ ]

<sup>\* [</sup> इतरे तु अत्रापि बद्धमुक्तव्यवस्थाऽभावस्य तुल्यत्वेन 'तद् यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तदभवत्' [ इ० १-४-१० ] इत्यादिश्चतेः, 'प्रतिषेधादिति चेन्न, शारीरात्' (८० ४।२।१२) इत्यधिकरणे बद्धमुक्तत्वप्रतिपादकभाष्यस्य च नाञ्जस्यमित्यपरितुष्यन्तोऽन्तःकरणादीनां जीवोपाधि-त्वाभ्युपगमेनानेकजीववादमाश्चित्य बद्धमुक्तव्यवस्थां प्रतिपद्यन्ते इति सिद्धान्तठेशः ॥ ४५ ॥ ]

<sup>\* [</sup>तेषु केचिदेवमाहुः-यद्यपि शुद्धबद्धाश्रयविषयमेकमेवाज्ञानम् , तन्नाश एव च मोक्षः,

<sup>1. &#</sup>x27;-स्थेव' A.

आत्मन्यविद्यासंसर्गो हृदयग्रन्थिसंश्रयः। तद्भे दात्तदसंसर्गः' क्रमान्मुक्तिक्रमः परैः॥ ४७॥ जातिव्यक्तिमिव ध्वस्तां खात्मज्ञं यज्जहाति सा। जीवं जीवाश्रिताऽविद्या मुक्तिः सेत्यपि चापरे ॥ ४८॥

जीवस्य ज्ञानोद्येन तत्तद्विद्यांशनाशे बन्धनिवृत्या बिम्बेश्वरभावरूपाक्रमेण सर्वनाशे शुद्धचिन्मात्रलज्ञण च मुक्तिरिति मतमादौ दर्शयति—प्रतिजीवमिति ॥ ४६ ॥

न्यायैकदेशिमते अत्यन्ताभावस्य १ भूतलादिवृत्तित्वे प्रतियोगि-२-सम्बन्धाभाष इवाज्ञानस्य चैतन्यवृत्तित्वेऽन्तःकरणसम्बन्धो नियामकः। 'भिद्यते हृद्यप्रन्थः' [मु० २-२-५] इति श्रुते-३-ज्ञांनेनान्तःकरणनाशे प्रतियोगिसयोगोदये भूतले घटात्यन्ता-भावस्येवाविद्यायाश्चित्सम्बन्धनिवृत्तिन्यवस्थैव सेति मतान्तरमाह—आत्मनीति। हृद्य-प्रनिथेष्व संश्रयः सम्बन्धनियामको यस्येत्यर्थः। तद्भेदाद् हृद्यप्रनिथनाशात् तद्संसर्ग आत्मन्यविद्यासम्बन्धाभावः परैरीर्थत इत्यनुषङ्गः॥ ४७॥

जीवमात्राश्रितैकाऽविद्योत्पन्नविद्यमेकैकं त्यजति, स पव मुक्तिकम इति मतान्तर-माह—जातिरिति ॥ ४८ ॥

तथापि जीवन्मुक्तावज्ञानलेशानुवृत्त्यभ्युपगमेनाज्ञानस्य सांशत्वात् तदेव क्रचिदुपाधौ ब्रह्मावगमोत्-पत्तौ अंशेन निवर्त्तते, उपाध्यन्तरेषु यथापूर्वमंशान्तरेरनुवर्त्तते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४६ ॥ ]

- १। यत्राधिकरणे यस्य कालत्रयेऽपि अभावः सोऽत्यन्ताभावः। यथा वायौ रूपात्यन्ता-भावः, सोऽपि वियदादिवद्व ध्वंसप्रतियोगी एव—इति वेदान्तपरिभाषा।
  - २। यस्य अभावः स एव प्रतियोगी।
  - ३। भिद्यते हृदयप्रन्थिश्छिद्यन्ते सर्वसंशयाः । श्रीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् इष्टे परावरे ॥ [ मु० २-२-८ ]
- \* [ अन्ये तु यथा न्यायैकदेशिमते भूतले घटात्यन्ताभावस्य वृत्तौ घटसंयोगाभावो नियामक इति अनेकेषु प्रदेशेषु तद्वत्य संस्कृय वर्तमानो घटात्यन्ताभावः कवित् प्रदेशे घटसंयोगोत्पस्या तद्वभावनिवृत्तौ न संस्कृयते, एवम् अज्ञानस्य चैतन्ये वृत्तौ मनो नियामकमिति तदुपाधिना तत्प्रदेशेषु संस्कृय वर्त्तमानमज्ञानं कचिद्र ब्रह्मदर्शनोत्पत्त्या 'भिद्यते हृदयप्रन्थिः' इत्युक्तरीत्या मनसो निवृत्तौ न संस्कृयते, अन्यत्र यथापूर्वमवतिष्ठते । अज्ञानसंसर्गासंसर्गायेव च बन्ध-मोक्षावित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ४७ ॥ ]
- \* [अपरे तु नाज्ञानं शुद्धचैतन्याश्रयम् , किन्तु जीवाश्रयं ब्रह्मविषयम् । अतश्रान्तः-करणप्रतिबिम्बरूपेषु सर्वेषु जीवेषु व्यक्तिषु जातिवत् प्रत्येकपर्यवसायितया वर्त्तमानमुत्पन्न-

<sup>1. &#</sup>x27;संसर्ग-' A. 2. 'चापरैः' B. 3. '-इपक्रमेष' C. 4. '-काशे' A. 5. '-चिन्नावशेषसंचर्णा' C.

प्रतिजीवमविद्याया भेदमाश्रित्य चापरे'। तद्विनाशक्रमान्मुक्तिव्यवस्थां संप्रचत्तते ॥ ४६ ॥ जगदत्रा'खिलाविद्यानिर्मितं पटवत् परे। प्रत्यविद्यं जगद्भे दमपरे संप्रचत्तते'॥ ५० ॥ प्रातिभासिकरूप्यादेः प्रकृतिर्जीवसंश्रया। अविद्येशाश्रया माया विश्वस्येत्यपरे जगुः॥ ५१ ॥

नानविद्यापन्ने त्वाह—प्रतिजीवमिति ॥ ४६ ॥

अत कस्याविद्यया जगिद्दिति चेद् विनिगमनाविरहात् सर्वेषामित्याह—जगिदिति । तत्नैकमुक्तावेकतन्तुनाशे महापटस्येव तत्साधारणजगतो नाशः । शेषतन्तुभिः पटान्तरस्येव जगदन्तरस्योत्पत्तिरित्येके । अपेज्ञाबुद्धिरुतद्वित्वमिव तत्तद्विद्यारुत-प्रपञ्चो भिन्न इति केचिदित्याह—प्रत्यविद्यमिति । वीप्सायामव्ययीभावः ॥ ४० ॥

जीवाविद्यास्तत्तत्पातिभासिकमाबहेतवः । जगतस्त्वीश्वरशक्तिर्मायैवेति मतान्तर-माह—प्रातिभासिकेति ॥ ५१ ॥

विशं कञ्चित् त्यजति नष्टा व्यक्तिमिव जातिः । स एव मोक्षः । अन्यं यथापूर्वमाश्रयति इति व्यवस्था इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ४८ ॥ ]

\* [ इतरे तु प्रतिजीवमविद्याभेदमभ्युपगम्यैव तदनुवृत्तिनिवृत्तिभ्यां बढमुक्तव्यवस्थां सम-

र्थयन्ते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४९ ॥ ]

\* [ अस्मिन् पक्षे कस्याविद्यया प्रपञ्चः कृतोऽस्त्विति चेत्, विनिगमकाभावात् सर्वा-विद्याकृतोऽनेकतन्त्वारब्धपटतुल्यः । एकस्य मुक्तौ सद्विद्यानाशे एकतन्तुनाशे पटस्येव तत्-साधारणप्रपञ्चस्य नाशः । तदैव विद्यमानतन्त्वन्तरैः पटान्तरस्येव इतराविद्यादिभिः सकले-तरसाधारणप्रपञ्चान्तरस्योत्पादनमित्येके । सत्तद्ज्ञानकृतप्रातिभासिकरजतवत्, न्यायमते तत्तद्पेक्षाबुद्धिजन्यद्वित्ववच तत्तद्विद्याकृतो वियदादिप्रपञ्चः प्रतिपुरुषं भिन्नः । शुक्तिरजते त्वया यद् दृष्टं रजतम्, तदेव मयापीतिवदैक्यभ्रममात्रमित्यन्ये इति सिद्धान्तलेशः ॥ ५० ॥ ]

\* [ जीवाश्रितादविद्यानिवहाजिल्ला मायेव ईश्वराश्रिता प्रपञ्चकारणम् । जीवानामविद्यास्तु आवरणमात्रे प्रातिभासिकञ्जक्तिरजतादिविश्लेपेऽपि च उपयुज्यन्ते इत्यपरे इति सिद्धान्तलेशः ॥५१॥ ]

[ Neither of the MSS A and C read these two कारिकाs which are to be seen only in Ch. S. S. Benares edn of सिद्धानलियसंग्रह। ]

<sup>1. &#</sup>x27;चैतरे' B. 2 'जगत्तव' A

<sup>3.</sup> प्रविशेषिय सर्वेषामिवद्यातः प्रवर्तते।
प्रपञ्जीऽस्मिन्ने कतन्त्रारस्यः पश्चे पटी यथा ॥ ४० ॥ [B]
प्रत्यविद्यं प्रपञ्चस्य भेदं न्यायनचे यथा।
प्रिचासुद्धिनदितं ग्राक्तिकृष्यं च भिद्यते॥ ४१ ॥ [B]

<sup>4. &#</sup>x27;-पटखेंब' C.

[महाणः कर्नृ त्वस्वस्य-विचारः] ईशस्य कर्नृता कीद्दक् तत्व केचित् प्रचत्तते । कार्यानुकूळविज्ञानचिकीर्षाकृतितेति ताम् ॥ ५२ ॥ कार्यानुकूळविज्ञानमात्वं सा नेतरे तयोः । कार्यत्वेनानवस्थानादिति चान्ये प्रचत्तते ॥ ५३ ॥

इत्थं लक्तणोपोद्द्यातेनोपादानत्वं विचार्य कर्ज्नृतामि विचारियण्यन् प्रश्नेनाव-तारयति—ईशस्येति । कार्यं प्रत्यनुकूला विज्ञानचिकीर्षाकृतयो यस्य तस्य भाव इति द्वन्द्वगर्भबहुव्रीहिः । तत्र तां कर्ज्नृतां प्रचन्नत इति सम्बन्धः ॥ ५२ ॥

"वीज्ञणमात्रसाध्यत्वाद्वियदादि वीज्ञितम्" १ इति कल्पतक्तिमाश्रित्य मतान्तरमाह
—कार्येति । सा जगत्कर्तृता, इतंर इच्छाकृती । तत् कृतस्तवाह—तयोरिति । तयोरिच्छाकृत्यारिप कार्यत्वेनात्माश्रयात् ' तयोरिच्छाकृत्यन्तरेण कर्तृता चेद्नवस्थानात् २
झानस्य चात्मक्षप्त्वेन नित्यतया तद्वैषम्यादिति भावः ॥ ५३ ॥

- \* [ अथ कीदृशं (ब्रह्मणः) कर्तृत्वम् ? केचिदाहुः—'तदेक्षत सोऽकामयत तदात्मानं स्वयमकुरुत' इति श्रवणान्न्यायमत इव कार्यानुकूछज्ञानचिकीर्षाकृतिमत्त्वरूपमिति—सिद्धान्त- छेशः ॥ ५२ ॥ ]
  - १। निश्वसितमस्य वेदा वीक्षितमेतस्य पञ्च भूतानि । स्मितमेतस्य चराचरमस्य च छितमईदाप्रख्यः ॥—भामती—

इति वाचस्पतिश्लोके महाभूतानां ब्रह्मवीक्षितत्वमुक्तम् । तथा भौतिकस्य चराचरप्रपञ्चस्य ब्रह्मस्मितत्वमुक्तम् । तदुभयतात्पर्यकथनपरे कल्पतरुप्रन्थे ब्रह्मवीक्षणमात्रसाध्यत्वं महाभूतेषु तद्वीक्षितत्वनिर्देशस्यालम्बनं दर्शितमिति कृष्णानन्दः ।

- २ । कर्त्तृ त्वलक्षणाननुगमपरिद्वाराय कार्यमात्रं प्रति ज्ञानादित्रितयवत्त्वरूपे कर्त्तृ त्वे वक्तव्ये सत्यनवस्थाप्रसङ्गो भवत्येवेति भावः ।
- \* [ अन्ये तु चिकीषांकृतिकर्तृत्विनिर्वाहाय चिकीषांकृत्यन्तरापेक्षायामनवस्थाप्रसङ्गात् कार्यानुकृलज्ञानवत्त्वमेव ब्रह्मणः कर्तृत्वम् । न च ज्ञानेऽप्येष प्रसङ्गः, तस्य ब्रह्मस्वरूप-त्वेनाकार्यत्वात् । एवञ्च विवरणे जीवस्य छलादिकर्तृत्वोक्तिः, वीक्षणमात्रसाध्यत्वाद् वियदादि वीक्षितम्, हिरण्यगर्भद्वारा वीक्षणाधिकयत्नसाध्यत्वाद भौतिकं स्मितमिति कल्पतरू-क्तिश्च सङ्गच्छत इति वदन्ति इति सिद्धान्त्वेशः ॥ ५३ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;बाताश्रय:' C.

एवं जीवोऽपि कर्त्ता स्याज्ञगतः स्वप्तजस्य च।
ततः स्टष्टचनुकूलार्थाऽऽलोचनैवेतिः चापरे ॥ ५४॥
जगत्कर्तृत्वसंसिद्धं सर्वज्ञत्वं समर्थितम् ।
ईशस्य शास्त्रयोनित्वात् तच्च कीटग्विधं भवेत् ॥ ५५॥
तत्व सर्वार्थविषयसर्वधीवासनोपधेः ।
साचित्वाद्धारतीतीर्थमते सार्वज्ञ्यमीरितम् ॥ ५६॥

प्तदूषयतां मतान्तरमाह—एवमिति। एवमिष्ठानब्रह्मस्वरूपज्ञानमेवेश्वरस्य कर्तृता चेत्तस्य जीवं प्रत्यप्यविशेषाज्ञीवस्यापि कर्तृत्वप्रसङ्गः। किञ्च, स्वाप्ताध्यासानु-क्लािष्ठानज्ञानत्वेन स्वाप्तपदार्थस्रपृत्वप्रसङ्गः। न चेष्टपित्तः। "सन्ध्ये स्रष्टिराहि" [ ब्र० ३-२-१ ] इत्यिष्ठकरणभाष्ये २ तन्निरासिवरोधात्। तस्मात् सर्गा नुकूलस्वयपदार्थज्ञानमेव कर्तृत्वम्, न सर्गा नुकूलज्ञानमात्रमित्यर्थः॥ ५४॥

अत एव लक्षणसिद्धसार्वश्यं शास्त्रयोनित्वः ३-हेतुना समर्थितमित्युपसंहरन् \*मार्वश्यविमर्शाय पृच्छिति—जगिदत्यादिना । तत् सार्वश्यम् ॥ ४४ ॥

'सर्वधीवासनोपाधिरीश्वरः' इति मते प्रतिबिम्बस्य स्वोपाधिभासकत्वादेव तत् सिद्धमित्याह—तत्रेति । उपयेष्ट्याधेः । तद्येरितं प्राक्ध कथितमित्यर्थः ॥ ५६ ॥

- १। 'मयेदं स्त्रष्टच्यम्' इत्याकारिकेत्यर्थः।
- २। ''अथ रथान् रथयोगान् पथः स्रजते, पुष्करिण्यः सवन्त्यः स्रजते स हि कर्ता'' (बृ० ६।३।१०) इत्यत्र भाष्यकारैः 'छाङ्गलं गवादीनुद्रहृतीतिवत् कर्नृ त्वोपचारमात्रं रथादिप्रतिभान-निमित्तत्वेन व्याख्यातत्वात्।
- \* [ ''अपरे तु कार्यानुकूछल्लष्टन्यालोचनरूपज्ञानवत्त्वं कर्त्तृंत्वम् , न कार्यानुकूछ्ज्ञानवत्त्व-मात्रम् ; शुक्तिरजतस्वाप्रश्नमादिषु अध्यासानुकूछाधिष्ठानज्ञानवत्त्वेन जीवस्य कर्त्तृंत्वप्रसङ्गात् इत्याहरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ५४ ॥ ]
  - ३। 'शास्त्रयोनित्वात्' [ब०१-१-३]
- \* अनेनेव निखिलप्रपञ्चरचनाकर्तृ भावेनार्थसिद्धं सर्वज्ञत्वं ब्रह्मणः 'शास्त्रयोनित्वात्' (ब्र० ११११३) इत्यधिकरणे वेदकर्तृ त्वेनापि समर्थितम् । अथ कथं ब्रह्मणः सर्वज्ञत्वं सङ्गच्छते, जीववदन्तःकरणभावेन ज्ञातृत्वस्यैवायोगादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ५५ ॥ ]
  - ४। चतुस्त्रिश-कारिकायाम्।

तथा हि चित्रदीपे भारतीतीर्थाः— मायाधीनश्चिदाभासः धुतो मायी महेश्चरः । अन्तर्यामी च सर्वज्ञो जगद्योनिः स एव हि ॥ ६।१५७

- \* [ अत्र सर्ववस्तुविषयसक्छप्राणिधीवासनोपरकाज्ञानोपाधिक ईश्वरः । अतस्त्रस्य सर्व-
  - 1. '-वासनीपध:' B. 2. 'सर्वा-' C. 3. 'सर्वा-' C. 4. 'सार्वज्ञा' C.

#### [ ब्रह्मणः सर्वज्ञत्वस्वरूप-विचारः ]

चिच्छायाम्राहिभिर्माया वित्तिभेदे स्तदीशितुः। त्रेकालिकेष्वापरोच्यं प्रकटार्थकृतो विदुः॥ ५७॥ तत्त्वशुद्धिकृतो भृते स्मृतिं भाविनि तूहनम्। सदा सर्वस्य सत्त्वात्तु साचिणा कौमुदीकृतः॥ ५८॥

जीवस्यान्तःकरणवृत्तिभिरिवेश्वरस्य सात्त्विकवृत्तिभिस्त्रैकालिकार्थभानं तदिति मतान्तरमाह—चिच्छायेति । छाया प्रतिबिम्बः । त्रैकालिकेषु यदापरोक्ष्यं तत् सार्वश्य-मित्यर्थः ॥ ४७ ॥

भूतभाविनोर्मायात्रुत्यसम्बन्धादापरोक्ष्यासम्भवं सम्भावयतां मतान्तरमाह— तत्त्वेति । चित्रभित्तौ विमृष्यनुन्मीलितचित्रयोरिव सूक्ष्मरूपेणातीतानागतयोरिप सत्त्वात् सान्निणैव सर्वदा सर्वभानमिति मतान्तरमाह—सदेति ॥ ५८ ॥

विषयवासनासाक्षितया सर्वज्ञत्विमिति भारतीतीर्थादिपक्षः प्रागेव दर्शित इति सिद्धान्त-लेशः॥९६॥]

- १। 'मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनन्तु महेश्वरम्' इति श्रुतेः 'मायोपाधिर्जगदु-योनिः सर्वज्ञत्वादि-रुभ्रगः' इति वाक्यवृत्तिवचनाच मायाया ईश्वरोपाधित्वं सिद्धमिति कृष्णानन्दः।
- \* [ प्रकटार्थकारास्त्वाहुः—यथा जीवस्य स्वोपाध्यन्तःकरणपरिणामाश्चेतन्यप्रतिबिम्ब-ग्राहिण इति तहयोगाह ज्ञातृत्वम्, एवं ब्रह्मणः स्वोपाधिमायापरिणामाश्चित्प्रतिबिम्बग्राहिणः सन्तीति तत्प्रतिबिम्बतैः स्फुरणैः काल्प्रयवर्त्तिनोऽपि प्रपञ्चस्यापरोक्षेणावकलनात् सर्वज्ञत्वमिति सिद्धान्तलेशः ॥ ५७ ॥ ]
- \* [ तत्त्वग्रुद्धिकारास्त्करीत्या ब्रह्मणो विद्यमाननिखिलप्रपञ्चसाक्षात्कारसम्भवात् तज्जनित-संस्कारवत्तया च स्मरणोपपत्तेरतीतसकलवस्त्ववभाससिद्धिः । सृष्टेः प्राक् मायायाः सृज्यमान-निखिलपदार्थस्फुरणरूपेण जीवादृष्टानुरोधेन विवर्तमानत्वात् तत्साक्षितया तदुपाधिकस्य ब्रह्मणोऽपि तत्साधकत्वसिद्धेः अनागतवस्तुविवयविज्ञानोपपत्तिरिति सर्वज्ञत्वं समर्थयन्ते । कौमुदीकृतस्तु वदन्ति—स्वरूपज्ञानेनैव ब्रह्मणः स्वसंसृष्टसर्वावभासकत्वात् सर्वज्ञत्वमिति सिद्धान्त-लेशः ॥ ९८ ॥ ]

सार्वज्यं ज्ञानरूपत्विमष्टं न ज्ञानकर्तृता । भाष्येऽस्या जीविलङ्गत्वकीर्त्तनादिति ते विदुः ॥ ५६ ॥ दृश्याविन्ज्ञन्नरूपेण चितः कार्यत्वसम्भवात् । सार्वज्यं ज्ञानकर्तृत्वं वाचस्पतिमते मतम् ॥ ६० ॥

इत्थञ्च' सर्वावभासकश्चानस्वरूपमैव सार्वक्ष्यं न तत्कर्त्तृता, 'वाक्पान्वयात्' [ ब्र० १-४-१६ ] इत्यत्र भाष्ये १ ज्ञानकर्त्तृताया जीवलिङ्गत्वोक्तेरित्याह—सार्वक्ष्यमिति ॥ ४६॥

चितः कार्योपहितरूपेण कार्यत्वात् कर्त्तृतापि सुवचेति मतान्तरमाह— दृश्येति ॥ ६० ॥

- १। बृहदारण्यके मैत्रेयीब्राह्मणे पठ्यते—'आत्मनस्तु कामाय सर्व प्रियं भवतीति आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः' इत्यादि । अत्र किं जीवो द्रष्टव्यत्वेन उपिद्श्यते, उत प्रत्यगिभन्नपरमात्मा निष्प्रपञ्च-स्वभाव इति संशयः । तत्र पूर्वपक्षः—पूर्ववाक्ये भोक्तुर्जीवस्य प्रकृतत्वात् उपसंहारेऽपि 'विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयात्' इति विज्ञातृत्वस्य कीर्त्तनाच जीव एवात्र द्रष्टव्य उपिद्श्यते इति । सिद्धान्तस्तु—प्रत्यगभिन्नपरमात्मेव द्रष्टव्यत्योपिद्श्यते । कुतः ? वाक्यान्वयात् । तथा हि अत्र आत्मवेदनेन सर्वं विदितं भवतीति प्रतिपाद्यते । तच्च सर्वाधिष्टान्वस्यपिग्रहे घटते, न जीवपिग्रहे । तथा 'इदं सर्वमात्मा' इत्यादिवाक्यान्यि सर्वात्मके ब्रह्मण्येच तात्पर्येण प्रतिपादकत्यान्वितानि रुक्ष्यन्ते । 'आत्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति' इति पूर्ववाक्ये जीवपरामर्शस्तु लोकसिद्धं भोक्तारमन् व तस्य शुद्धब्रह्मरूपेण द्रष्टव्यत्वोपदेशार्थ इति भाष्यानुवादः ।
- \* [ सर्वविषयज्ञानात्मकमेव ब्रह्म, न तु सर्वज्ञानकर्त्तृ त्वरूपं ज्ञातृत्वमस्ति । अत एव 'वाक्यान्वयात्' ( ब्र॰ १।४।१९ ) इत्यधिकरणे विज्ञातृत्वं जीविलङ्गमित्युक्तं भाष्यकारैः । 'यः सर्वज्ञः' इत्यादिश्चतिरपि तस्य ज्ञानरूपत्वाभिप्रायेणैव योजनीयेति सिद्धान्तलेशः ॥ ५९ ॥ ]
- \*[ यद्यपि ब्रह्म स्वरूपचैतन्येनेव स्वसंस्रष्टसर्वावभासकम् , तथापि तस्य स्वरूपेणाकार्यत्वेऽपि हश्याविच्छन्नरूपेण तु ब्रह्मकार्यत्वात् । 'यः सर्वज्ञः' इति ज्ञानजननकर्त्तृत्वश्रुतेरपि न कश्चित्र विरोध इति आचार्यवाचस्पतिमिश्रा इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६० ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;सार्वत्र' B. 2. 'भाष्टे, स्थं B. 'भाष्टे सात्' C. 3. 'खितम' B. 4. 'इत्यं' C.

#### [ वृत्त्युपयोग-विचारः ]

बुद्धौ संस्रुज्यते जीवः सर्वगो व्यक्तिजातिवत् । अन्यैस्तद्वृत्त्युपारूढो ज्ञाता विवरणे स्थितः ॥ ६१ ॥ यद्वान्तःकरणोपाधिर्जीवो बुध्या' बहिर्गतः । विषयब्रह्मचैतन्याभेदव्यक्त्याऽर्थसाधकः ॥ ६२ ॥

नन्वीश्वर इव जीवोऽपि वृत्यनपेत्तः स्वरूपचैतन्येन विषयान् कृतो न गृह्णातीत्या-शृङ्क्याविद्याप्रतिबिम्बजीवचैतन्यस्य सर्वगतत्वे उप्यन्तःकरण एवाभिव्यक्तिलक्तणः सम्बन्धो व्यक्तौ जातेरिव, विषयैः सम्बन्धस्त्वन्तःकरणवृत्ति-१-द्वारैवेति परिहरित— बुद्धाविति । उपारुद्धः २ सम्नन्यैर्विषयान्तरैः संसृज्यते, तेन च क्षाता तद्यभासक इति चिदुपरागार्था वृत्तिरित्यर्थः ॥ ६१ ॥

अन्तःकरणाविच्छिन्नो जीव इति मतेऽप्याह — यद्वेति । वृत्या विषयावगुण्ठने वृत्ति-विषयाविच्छिन्नचैतन्ययोरभेदः । घट-तज्जलाविच्छिन्नाकाशयोर्भेदादर्शनेनैकदेशिस्थतो — पाध्योशपहिताभेदकत्वात् । तथा च, जीवचैतन्यस्य विषयाविच्छिन्नव्रह्मचैतन्याभेदाभि-व्यक्तयर्थं वृत्तिकल्पनेत्यर्थः ॥ ६२॥

- १। तथा च, यदान्तःकरणस्य परिणामो वृत्तिरूपो नयनादिद्वारेण निर्गत्य विषय-पर्यन्तं चक्षूरिन्मवत् झटिति दीर्घप्रमाकारेण परिणम्य विषयं व्याप्नोति, तदा तमुपारुक्ष तं विषयं गोचरयतीति दीक्षितः।
- २ । केवलामंग्रदाह्यस्यापि तृणादेरयःपिण्डसमारूंढामिदाह्यस्ववत् केवळजीवचैतःचाप्रकाश्य-स्यापि घटादेरन्तःकरणकृत्युपारूढस्य तत्प्रकाश्यत्वं युक्तमिति भावः ।
- \* [ नन्वीश्वरवजीवोऽपि वृत्तिमनपेक्ष्य स्वरूपवैतन्येनैव किमिति विषयान्नावभासयति ? अत्रोक्तं विवरणे—ब्रह्मवैतन्यं सर्वोपादानतया सर्वतादातस्यापन्नं सत् स्वसंसृष्टं सर्वमवभासयति न जीववैतन्यम् ; तस्याविद्योपाधिकतया सर्वगतत्वेऽप्यनुपादानत्वेनासिङ्गत्वात् । यथा सर्वगतं गोत्वसामान्यं स्वभावादश्व।दिव्यक्तिसिङ्गत्वाभावेऽपि साम्नावहव्यक्तौ संसूज्यते, पृषं विषयासङ्गयपि जीवः स्वभावादन्तःकरणे संसूज्यते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६१ ॥ ]
- \* [यद्वान्तःकरणोपाधिकत्वेन जीवः परिच्छिन्नः। अतः संसर्गाभाषान्न घटादिकमध-मासयति। वृत्तिद्वारा तत्संसृष्टविषयावच्छिन्नवस्वितन्याभेदाभिन्यक्तौ तु तं विषयं प्रकाशयति इति सिद्धान्तलेशः॥ ६२॥]

<sup>1. &#</sup>x27;इता' B. 2. '-भासक:' B. 3. 'सवगज्ञते' A. 4. 'च' नास्ति C. वेदान्त-सि--- १

अथवा सर्वगोऽविद्यावृतो'ऽसौ न प्रकाशते । बुद्धावनावृतो वृत्तिभग्नावरणभासकः ॥ ६३ ॥

[ इत्या सह विषयस्य सम्बन्ध-विवारः ]
इत्तेश्चिदुपरागो वा अभेदव्यक्तिरेव वा ।
फलमावृत्ति भङ्गो वा तत्राऽऽद्यं कीदृशं भवेत् ॥ ६४ ॥
नैयायिकादिवत् केचिद्विषयत्वं स्वभावतः ।
इत्तिनिर्गमवैयर्थ्यादन्ये तद्वारसङ्गमम् ॥ ६४ ॥

अविद्योपाधिक एव जीवोऽन्तःकरणानविच्छिन्ने प्रदेशे उविद्यावृत इति मतेऽप्याह— अथवेति । बुद्धाविति बुद्धेरावरणविरोधित्वादत एव तद्वृत्तिभग्नावरणबाध विषयाव-भासकः । तथा चाऽऽवरणभङ्गार्था वृत्तिरित्यर्थः ॥ ६३ ॥

उक्तानि वृत्तिफलान्यनूच प्रत्येकं मतभेदेन प्रतिपादियष्यन् प्रथमं चिदुपरागफलं प्रश्नव्याजेनात्तिपति—वृत्तेरित्यादिना । निष्क्रिययोभिन्नदेशयोविषयजीवचैतन्ययो-स्तादात्म्यस्य संसर्गस्य चाऽऽधातुमशक्मत्वादिति भावः ॥ ६४ ॥

स्वाभाविको विषयविषयिभाव एवेति नैयायिकमतेन समाधत्ते नैयायिकेति । अनुमित्यादौ वृत्त्यनिर्गमैऽपि बाह्यविषयतासन्वाद्वहिर्निर्गमनकल्पनावैयर्थ्यमिति मन्वानानां

- \* [अथवा जीवः सर्वगतोऽप्यविद्यावृतत्वात् स्वयमप्यप्रकाशमानतया विषयाननष-भासयन् विषयविशेषे वृत्त्युपरागादाचावरणितरोधानेन तत्रैवाभिन्यक्तस्तमेव विषयं प्रकाशयति । एवच्च चिदुपरागार्थत्वेन, विषयचैतन्याभेदाभिन्यक्त्यर्थत्वेन, आवरणाभिभवार्थत्वेन वा वृत्ति-निर्गममपेक्ष्य तत्संसृष्टविषयमात्रावभासकत्वात् जीवस्य किञ्चिज्जत्वमपि उपपद्यत इति सिद्धान्तरुशः॥ ६३॥]
- \* [अत्र प्रथमपक्षे सर्वगतस्य जीवस्य वृत्त्यधीनः को विषयोपरागः ? वृत्त्याऽपि हि पूर्वसिद्धोर्निष्क्रिययोर्विषयजीवचैतन्ययोस्तादात्म्यस्य संयोगस्य चा न सम्भवत्याधानमिति सिद्धान्तलेशः ॥ ६४ ॥]
- \* [अत्र केचिदाहुः—विषय-विषयिभावसम्बन्ध एवेति । अन्ये तु—विषय-विषयिभाव-मात्रनियामिका वृत्तिश्चेदनिर्गताया अप्यैन्द्रियकवृत्तेस्तन्नियामकत्वं नातिप्रसङ्गावहमिति तन्नि-र्गमास्युपगमवैयर्थ्यापत्तेः स नाभिसंहितः, किन्तु विषयसन्निहितजीवचैतन्यतादारम्यापन्नाया

<sup>ा, &#</sup>x27;-इत्तो'-Ç. 2, '-इति-' B. 3. 'चना:करचानविक्तप्रदेशो'-C. 4. '-वाचा-' Ç.

# तरङ्गतरुसंस्पर्शान्नदोस्पर्शं तराविव । विषये वृत्तिसंसर्गाजीवसङ्गं परे विदुः ॥ ६६ ॥ द्वितीयपत्ते जीवस्यासर्वगत्वादसङ्करात् । विषयब्रह्मचैतन्याभेदव्यक्त्येव तं परे ॥ ६७ ॥

जीवस्थान्तःकरणतादात्म्यात्तद्वृत्तिद्वारा निर्गतस्य वृत्तेविषयसंयोगे तद्द्वारकपरम्परा-सम्बन्ध एव चिदुपराग इति मतान्तरमाह—वृत्तीति ॥ ६४ ॥

सात्तात् प्रमातृसम्बन्धे सत्येव सुखादेरापरोक्ष्यदर्शनाद्वस्युपादानस्य प्रमातु-र्जीवस्यापि विषये संयोगजसंयोगः १ चिदुपराग इति मतान्तरं सदूष्टान्तमाह—तरङ्गेति । स्पर्शसंसर्गसङ्गाः संयोगाः कारणाकारणसंयोगात् कार्याकार्यसंयोगवत् कार्याकार्य-संयोगात् कारणाकारणसंयोगस्याप्यभ्युपगमादिति २ भावः ॥ ६६ ॥

वृत्तिसंसृष्टजीवचैतन्यस्य विषयाविच्छन्नब्रह्मचैतन्याभेदाभिन्यक्तिरेव चिदुपरागः।

बृत्तेर्विषयसंयोगे तस्यापि तहद्वारकः परम्परासम्बन्धो लभ्यते इति स एव चिद्रपरागोऽभिसंहित इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः॥ ६५॥ ]

- १। एतदुक्तं भवति—जीवचैतन्यस्य वृत्तिः कार्यम्, अकार्यं विषयः, वृत्तेर्जीवचैतन्यमुपादानकारणम्। तस्या वृत्तेर्विषयो नोपादानकारणम्। तथा च वृत्तिविषययोर्जीवचैतन्यं
  प्रति कार्याकार्ययोः संयोगाज्जीवचैतन्यविषययोर्वृत्तिं प्रति कारणाकारणयोः संयोगोऽत्र संयोगजसंयोगो विवक्षित इति कृष्णानन्दः।
- २ । मनु कार्यं प्रति कारणभूतहरूनत्त्य तं प्रत्येवाकारणभूततरूणा संयोगात् हस्तकार्य-कायस्य हस्ताकार्यतरूणा संयोग उपेयते । हस्ततरूसंयोगदशायां तरौ 'हस्तावच्छेदेन तरूः काय-संयुक्तः' इत्यनुभवादित्याशङ्क्य प्रकृते घटादौ विषये वृत्तिसंयोगदशायां घटे 'वृत्त्यवच्छेदेम घटः स्फुरति' इति जीवचैतन्यसंस्रष्टत्वानुभवादित्याशयः ।
- \* [अपरे तु—साक्षादपरोक्षचैतन्यसंसर्गिण एव छलादेरापरोक्ष्यदर्शनात् अपरोक्षविषये साक्षात् संसर्ग एष्ट्यः । तस्माद वृत्तेर्विषयसंयोगे वृत्तिरूपावच्छेदकलाभात् तदवच्छेदेन तदुपा-दानस्य जीवस्थापि संयोगजसंयोगः सम्भवति । कारणाकारणसंयोगात् कार्याकार्यसंयोगवत् कार्याकार्यसंयोगात् कारणाकारणसंयोगस्थापि युक्तितौल्येनाभ्युपगन्तुः युक्तस्वादित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः॥ ६६॥]

<sup>1. &#</sup>x27;विषय-' C.

[ अभेदाभिव्यक्तिस्वरूप-विचारः ]

अथ द्वितीये काऽभेदव्यक्तिस्तत्रापि केचन । कुल्याद्वारेव सा वृत्त्या चेत्रकासारवारिणोः ॥ ६८ ॥ सत्युपाधौ दृढं विम्बप्रतिविम्बभिदास्थितेः । वृत्त्यग्रे विषयस्फूत्त्याभासार्पणमितीतरे ॥ ६६ ॥

न चैवं द्वितीयकरणसाङ्कर्यम् १ अविद्योपाधिक सर्वगतचैतन्यं जीव इत्याद्यः करणः, अन्तःकरणाविन्त्रत्रं चैतन्यं जीव इति द्वितीयकरण इति पत्तयोर्भेदसम्भवादित्येकदेशिमत-माह—द्वितीयपत्त इति ॥ ६७ ॥

द्वितीयकल्पमपि सप्रश्नं निरूपयति—अथेति । स्नेत्रतडाकोदकयोः कुल्याद्वारेव वृत्तिद्वारा जीवचैतन्यस्य विषयाविच्छन्नब्रह्मचैतन्यमैलने तस्यापि जीवचैतन्यभाव-सम्पत्तिर्या साऽभेदाभिन्यक्तिरित्यर्थः॥ ६८॥

नेतत् सारम्, व्यावर्तकापाधौ जाप्रति विम्वप्रतिविम्बभेद्वयोगाद्विषयचैतन्यस्य जीवभावे तद्। ईश्वरस्य तद्विषयाबोधापत्तेश्च । किन्तर्हि ? विषयाविष्ठिश्नव्रह्मचैतन्यं सह विषयेण वृत्तेरप्रभागे स्वप्रतिविम्ब मर्पयतीति तस्यैव जीवभावस्तादृशं विषय-ताद्वात्म्यं चेति विषयप्रथिति मतान्तरमाह—सतीति । विषयस्फूर्त्तिरूपस्याभासस्य प्रतिविम्ब स्यार्पणमभेदाभिव्यक्तिरिति भावः ॥ ६६ ॥

- १। जीवस्य सर्वगतत्वे प्रथमः पक्षः, परिच्छिन्नत्वे द्वितीय इत्येव तयोभॅदादसङ्कर इति।
- \* [ एकदेशिनस्तु अन्तःकरणोपहितस्य विषयावभासकचैतन्यस्य विषयतादात्म्यापन्न-ब्रह्मचैतन्याभेदाभिन्यक्तिद्वारा विषयतादात्म्यसम्पादनमेच चिदुपरागोऽभिसंहितः। एवज्ञ विषयापरोक्ष्ये आध्यासिकसम्बन्यो नियामक इति सिद्धान्तोऽपि संगच्छते इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः॥ ६७॥ ]
- \* [अथ द्वितीयपक्षे केयमभेदाभिज्यक्तिः ? केचिदाहुः—कुल्याद्वारा तडागकेदार-सिल्लल-योरिव विषयान्तःकरणाविच्छन्नचैतन्ययोर्वे तिद्वारा एकीभावोऽभेदाभिज्यक्तिः । एवञ्च, यद्यपि विषयाविच्छन्नं ब्रह्मचैतन्यमेव विषयप्रकाशकम्, तथापि तस्य वृत्तिद्वारा एकीभावेन जीवत्वं सम्पन्नमिति जीवस्य विषयप्रकाशोपपत्तिरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ६८ ॥ ]
- \* [ अन्ये त्वाहु:—बिम्बस्थानीयस्य विषयाविच्छन्नस्य ब्रह्मणः प्रतिबिम्बभूतेन जीवेन प्रकीभावो नाभेदाभिज्यक्तिः । किन्तु, विषयाविच्छन्नं ब्रह्मचैतन्यं विषयसंस्रष्टाया वृत्तेरमभागे विषयप्रकाशकं प्रतिबिम्बं समर्पयतीति सस्य प्रतिबिम्बस्य जीवेनैकीभावः । एवं चान्तः-करणतद्ववृत्तिविषयाविच्छन्नचैतन्यानां प्रमानुप्रमाणप्रमेयभावेन असङ्करोऽज्युपप्यते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६९ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-पाधिस-' C. 2. 'चैतन्य-' A. 3. '-भेदा-' C. 4. '-विक्वं समर्पयतीति' C.

# बिम्बत्वयुक्तं ब्राह्मं स्याज्जैवं तदुपलिज्ञतम्। वृत्तौ विषयचैतन्यं तदभेदञ्च तां परे॥ ७०॥

[ आवरणाभिभवस्वरूप-विचारः ]

अथाऽऽवरणभङ्गोऽपि तृतीये कीहशो मतः। मोहनाशः स चेदिष्टो मोज्ञः स्याद् घटवेदनात्॥ ७१॥ खद्योतेनेव तमसिष्ठद्रं केचित् प्रचन्नते। कटवद्देष्टनं भीतभटवद्वा पलायनम्॥ ७२॥

अस्तु वा बिम्बचैतन्यस्येव विषयावभासकत्वम्, तथापि तस्य बिम्बत्वविशिष्टक्षपेण प्रतिबिम्बद्धिदेऽपि तदुपलक्तितक्षपेणाभेदात् सैवाऽभेद्व्यक्तिरिति मतान्तरमाह— बिम्बत्वेति । तद्दभेद्मभेदाभिन्यक्तिम् ॥ ७० ॥

तृतीयकल्पं प्रश्नेनात्तिपति—अथेति । स आवरणभङ्गो मोहस्याज्ञानस्य नाशस्तत्-स्वरूपश्चेद्भिमतो यदि तदा घटादिज्ञानादेव मोत्तः स्यादेकस्य जीवस्य नानाऽज्ञान-सद्भावे मानाभावादिति भावः॥ ७१॥

मूलाश्चानमैव विषयचैतन्यावरकमिति मते तस्य तत्तिहिषयगोचरचृत्याच्छिद्रादि-सम्पादनेन स्वविषयचैतन्यत्याजन'मैवावरणभङ्ग इति मतभेदेन समाधत्ते—खद्योतेने-वेति ॥ ७२ ॥

<sup>\* [</sup>अपरे त्वाहुः—बिम्बभूतविषयाधिष्ठानचैतन्यमेव साक्षादाध्यासिकसम्बन्धलाभात् विषय-प्रकाशकमिति तस्यैव बिम्बत्वविशिष्टरूपेण भेदसद्भावेऽपि तदुपलक्षितचैतन्यात्ममा एकीभाषो-ऽभेदाभिन्यक्तिः। म चैवं सित जीवब्रह्मसाङ्कर्यम्, म बा ब्रह्मणः सर्वज्ञत्विशेधः, बिम्बात्मना तस्य यथापूर्वमवस्थानादिति सिद्धान्तलेशः॥ ७०॥]

<sup>\* [</sup>अथ तृतीयपक्षे को नामावरणाभिभवः ? अज्ञाननाशश्चेत्, घटज्ञानेनैबाज्ञानमूलः प्रपञ्जो निवर्त्तेत इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७१ ॥ ]

<sup>\* [</sup>अत्र केचिदाहुः—चैतन्यमात्रावरकस्याज्ञानस्य विषयाविच्छन्नप्रदेशे खद्योतादि-प्रकाशेन महान्धकारस्येव ज्ञानेनैकदेशेन नाशो वा, कटवत् संवेष्टनं वा, भीतभटवद्यसरणं बाऽभिभव इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७२ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;ताजनम्' n,-abandoning (worldly attachments) Bh. P. XI. 20, 26.

पुनः कन्दलनादन्येऽनावृत्तिं वृत्त्यनेहसम् । अज्ञो'ऽहमिति विज्ञानात् स्वाश्रितेनाप्यनावृतिम्' ॥ ७३ ॥ वृत्तिनाश्यं परे वृत्तिसमसंख्यं प्रचन्नते । अवस्थाज्ञानमज्ञानं नष्टमित्यनुभृतितः ॥ ७४ ॥ केचिद्रचुरनादीदं मूलाज्ञानमिवेतरे । सादि निद्रादिवत् तलाऽनादित्वे कस्य नाश्यता ॥ ७४ ॥

अज्ञाननाशे तिह्रिषये पुनरज्ञानकन्द्लनायोगादिकयामूर्त्तस्य वेष्टनपलायनाद्यसम्भवाश्य नैवम् , किन्तिह ? यावहृत्तिकालं तिह्रिषयानावरणस्वाभाव्यमैवावरणभङ्गः । न चाऽज्ञान-सत्त्वे आवरणावर्जनम् 'अहमज्ञः' इत्यनुभवेन तत्सत्त्वेऽण्यावरणादर्शनादिति मतान्तर-माह—पुनरिति । कन्दलनमावरणम् , वृत्यनेहसं यावहृत्तिकालम् । 'कालाध्वनोरत्यन्त-संयोगे' [पा० २।३।४] इति द्वितीया ॥ ७३॥

शुद्धब्रह्ममात्रावरकं मूलाऽक्षानं घटाद्यविच्छिन्नचैतन्यावरकाणि तूलाक्षानापरपर्यायाणि भत्रस्थाक्षानान्येवेति मतमाह—चृत्तीति । एकतरनाशेऽपि पुनः कन्दलनोपपादनाय वृत्ति-समसंख्यम् २ इति ॥ ७४॥

तत्रापि मतभेइमाह—केचिदिति । इतर इत्युत्तरान्वयि । निद्रादिवदिति व्याव-

१। ''अद्दमज्ञः'' इति प्रतीत्याऽहमनुभवे प्रकाशमानचैतन्यमाश्रयत एव सस्य तदना-भरकत्वप्रतिपत्तेरिति दीक्षितः।

<sup>\* [</sup> अन्ये तु—अज्ञानस्यैकदेशेन नाशे उपादानाभावात् पुनस्तत्र कन्दलनायोगेन सक्नदप-गते समयान्तरेऽप्यावरणाभावप्रसङ्गात्, निष्क्रियस्यापसरणसंवेष्टनयोरसम्भवाश्च न यथोक्त-रूपोऽभिभवः सम्भवति । अतः चैतन्यमात्रावरकस्याप्यज्ञानस्य तत्तदाकारवृत्तिसंसृष्टावस्थ-विषयाविष्ठव्रचेतन्यानावरकत्वस्वाभाव्यमेवाभिभव इति आहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ७३ ॥ ]

२। यावन्ति ज्ञानानि, सावन्ति अज्ञानानीत्यभ्युपगमात्।

<sup>\* [</sup>अपरे तु—'घटं न जानामि' इति घटज्ञानिवरोधित्वेन, घटज्ञाने सिति घटाज्ञानं निवृत्तमिति तिन्नवर्त्त्यत्वेन चानुभूयमानं न मूलाज्ञानम् , श्रुद्वचैतन्यविषयस्य तज्ज्ञानिवर्त्यस्य च तस्य तथात्वायोगात् । किन्तु, घटाविच्छन्नचैतन्यविषयं मूलाज्ञानस्यावस्थाभेदरूपमज्ञानान्तरमिति तन्नाश एवाभिभव इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ७४ ॥ ]

 <sup>\* [</sup> इमानि चावस्थारूपाणि अज्ञानानि मुलाज्ञानवद्ज्ञानत्वादनादीनीति केचित् ।
 व्यावद्दारिको जगज्ञीवावावृत्य स्वाप्नो जगज्ञीवो विक्षिपन्ती निद्रा तावदावरणविश्लेपशक्तियोगात्

I. '-इत्तिम्' C. 2. 'नाभी' A.

तत्र' केचित् स्वभावेन व्यवस्थां प्रागभाववत् । सत्स्वप्यावरकेष्वर्थप्रकाशञ्च प्रचत्तते ॥ ७६ ॥ विशेषदर्शनाभावकृटात् संशयसम्भवात् । आवृतस्याप्रकाशाच्च पर्यायेणावृतिं परे ॥ ७७ ॥

हारिको जगज्जीवावा³वृत्य स्वाप्तौ तौ विज्ञिपन्त्या निद्राया अज्ञानावस्थात्वं प्रसिद्धम् । आदिपदात् सुषुप्तिः, तस्या अपि 'न किञ्चिद्वेदिषम्' इत्यनुभवस्य कादाचित्कत्वात् सादित्विमिति तद्वदित्यर्थः । नन्वनादित्वपद्ते घटे प्रथमोत्पन्नज्ञानेन तद्वच्छिन्नचिन्निष्ठ-सर्वाज्ञाननाशे पुनरावरणानापत्तिरेकतरनाशे विनिगमकाभाव इत्याशयेन पृच्छिति—तत्नेति । निर्द्वारणसप्तमस्यन्तात् त्रल् ॥ ७४ ॥

यथा, न्यायनये सत्स्वप्यनेकेषु तद्विषयभ्रमसंशयादिहेतुक्कानप्रागभावेष्वेकेनैक-स्यैव नाशः, संशयादिनिरोधोऽर्थप्रथा च, तथैकेन क्कानेनैकाक्काननाशे सत्स्वप्यक्कानान्तरेषु संशयादिनिरोधो विषयस्कुरणञ्चेति परिहरति—तत्रेति ॥ ७६ ॥

कोट्याद्यपस्थितिकालिकयाविद्वशेषज्ञानाभावकूटस्यैव संशयहेतुत्वेनैकेनापि ज्ञानेन तत्कूटविदलने संशयाप्रसत्त्या प्रागभाववैषम्यादावृतप्रकाशायोगादेकावृतेऽन्यस्यानुप-योगाच पर्यायेणैव तेषामावरकत्वमिति मतान्तरमाह—विशेषेति॥ ७७॥

अज्ञानावस्थाभेदरूपा । तथा स्रष्ठप्यवस्थाऽप्यन्तःकरणादौ विलीने 'स्रखमहमस्वाप्सं न किञ्चिद अवेदिषम्' इति परामर्शदर्शनात् मूलाज्ञानवत् स्रष्ठितिकाले अनुभूयमानाज्ञानावस्थाभेदरूपैव । तयोश्च जाग्रद्रभोगप्रदक्रमोपरमे सत्येवोज्ञवात् सादित्वम् , तद्वद् अन्यदप्यज्ञानमवस्थारूपं सादीत्यन्ये इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७५ ॥ ]

- \* [ अत्र केचिदाहुः—यथा, ज्ञानप्रागभावानामनेकेषां सत्त्वेऽप्येकज्ञानोदये एक एव प्रागभावो निवर्त्तते, संशयादिजननशक्ततया तदावरणरूपेषु प्रागभावान्तरेषु सत्स्विप विषयावभासः, तथैकज्ञानोदये एकमेवाज्ञानं निवर्त्तते, अज्ञानान्तरेषु सत्स्विप विषयावभास इति सिद्धान्तहेशः ॥ ७६ ॥ ]
- \* [ अन्ये तु—आवृतस्यापरोक्ष्यं विरुद्धम् ; एकज्ञानोदये च प्रागभावान्तरसत्त्वेऽपि याबद विशेषदर्शनाभावकूटरूपमावरणं विशेषदर्शनाम्नास्तीति मन्यमाना वदन्ति—यदा यदज्ञानमावृणोति, तदा तेन ज्ञानेन तस्यैव नाशः । सर्वं च सर्वदा नावृणोति, वैयर्थ्यात् ; किन्त्वावरकाज्ञाने वृत्त्या नाशिते तदवृत्त्युपरमे अज्ञानान्तरमावृणोति इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७७ ॥ ]

I, 'बाब' B. 2. 'व्यवस्था' B. 3. '- ज्जीवी चाहता,' C.

न 'चानावरकाज्ञान'नाशो' मुक्तौ प्रसज्यते ।
मूलाज्ञानिष्क्रदाच्छेद्यास्तदवस्था इमा यतः ॥ ७८ ॥
अन्ये त्वेकस्य विच्छेदमितरेषां पराभवम् ।
तञ्चावरणशक्तीनां प्रतिबन्धं प्रचक्तते ॥ ७६ ॥
तत्र धारावहज्ञानेष्वाद्येनैव पराभवात् ।
अज्ञानानां द्वितीयादेः साफल्यं कथमुच्यते ॥ ८० ॥

तत्र मुक्तौ तूलाक्षानपरिशेषमाशक्ष्य निरस्यति— न चेति । इमास्तूलाविद्याः ॥७५॥ अक्षानस्य तद्विषयत्वमेव तदावरकत्वम् , तद्य न कादाचित्कम् ; अतीतानागत-विषयाणामपि सूक्ष्मक्रपेण सत्त्वेन तत्सम्भवात् । तथापि, वृत्या पकाक्षाननाशे- ऽन्येषां तद्वृत्तिकाले पराभवः सिक्षपातहरेणौषधेनैकदोषनाशे दोषान्तराणामिवेति मतान्तरमाह—अन्ये त्विति । पराभव-शब्दार्थमाह—तञ्चेति ॥ ७६ ॥

पतम्मते धारावाहिकज्ञानेषु प्रथमज्ञानेनैव निवर्त्तनपराभवाभ्यां सर्वावरणनिवृत्ते-र्द्वितीयादिज्ञानवैयर्थ्यं शङ्कते—तन्नेति ॥ ५० ॥

<sup>\* [</sup> न चैवं ब्रह्मावगमोत्पत्तिकालेऽनावरकत्वेन स्थितानामज्ञानानां ततोऽप्यनिवृत्तिप्रसङ्गः । तेषां साक्षात् तिवृत्तेप्रियताभावेऽपि तिव्ववर्त्यमूलाज्ञानपरतन्त्रतया अज्ञानसम्बन्धादिवत् तिव्व-वृत्त्येव निवृत्त्युपपत्तेः । एतदर्थमेव तेषां तदवस्थाभेदरूपतया तत्पारतन्त्रयमिष्यते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७८ ॥ ]

<sup>\* [</sup> अपरे तु—अज्ञानस्य सविषयत्वस्वभावत्वात् उत्सर्गतः सर्वं सर्वदाऽवृणोत्येव । न च विषयोत्पत्तेः प्रागावरणीयाभावेनावरकत्वं न युज्यत इति वाच्यम् । तदाऽपि सूक्ष्मरूपेण तत्सस्त्वादिति मन्यमानाः कल्पयन्ति—यथा बहुजनसमाकुले प्रदेशे कस्यचित् शिरसि पतन्नशनि-रितरानप्यपसारयति, यथा वा सिन्नपातहरमौषधमेकं दोषं निवर्त्तयदोषान्तरमपि दूरीकरोति, प्वमेकमज्ञानं नाशयत् ज्ञानमज्ञानान्तराण्यपि तिरस्करोति । तिरस्कारश्च यावद्व ज्ञानस्थितिः तावद्व आवरणशक्तिप्रतिबन्ध इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७९ ॥ ]

<sup>\* [</sup> नन्त्रेवं सति धारावाहिकस्थिले द्वितीयादिवृत्तीनामावरणानिभावकस्त्रे वैकल्यं स्यात् , प्रथमज्ञानेनेव निवर्त्तनतिरस्काराभ्यामावरणमात्रस्वाभिभवादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ८० ॥ ]

<sup>1, &#</sup>x27;वा-' C, 2, 'न्धाना-' C. 3, '-मेवो' B,

अत्राहुर्दीपधारेव तिरस्कृत्य तमः स्थिताः। वृत्तिधारेत्यनावारो वृत्तीनां चोमतः फलम्॥ ८१॥ पर्यायेणावृतिन्यीयचन्द्रिकाकृद्धिरीरिता। अर्थस्य मोहेर्बीधेन स्वकालावरणच्चतिः॥ ८२॥

वृत्तितिरस्कृतमध्यावरणं दीपितरस्कृतं तम इव तदुपरमे पुनराविवृत्सुदीपान्तर-स्येव वृत्यन्तरस्योदये तिरस्कृतमेवावितष्ठते इति योगज्ञेमसाधारण्यं सर्वासामण्यस्ती-त्युत्तरमाह—अत्राहुरिति । अनावार आवरणाभावः । वृत्तीनां द्वितीयादीनाम् , अप्राप्तप्रापणं योगः, प्राप्तपरिपालनं दोमः ॥ ८१ ॥

अज्ञानं तत्कालावच्छेदेनैव विषयमात्रुणोति, वृत्तिरप्यासम्नावप्रहं २ कारीरीव आसम्रावरणमेबोच्छिनत्तीति मतान्तरमाह—पर्यायेणेति । अर्थस्य मोहरकानैरावृतिरिति पूर्वत्रान्वयः । तथा च, धारावाहिकद्वितीयादिक्षानेष्विप तत्तत्कालिकविषयावरकाक्षान-नाशः फलमिति भावः ॥ ५२ ॥

- १। तथा च, 'यस्मिन् सित अग्रिमक्षणे यस्य सत्त्वम्, यद्वःतिरेके चासत्त्वम्, तत् तज्जन्यम्' इति प्रागभावपरिपालनसाधारणलक्षणानुरोधेनानावरणस्य द्वितीयादिवृत्तिकार्यत्वस्यापि लाभान्न तद्वैफल्यमिति दीक्षितः।
- \*[अत्राहुः—वृत्तितिरस्कृतमप्यज्ञानं तदुपरमे पुनरावृणोति प्रदीपितिरस्कृतं तम इव प्रदीपोप-रमे । वृत्त्युपरमसमये वृत्त्यन्तरोदये तु तिरस्कृतमज्ञानं तथैवावतिष्ठते प्रदीपोपरमसमये प्रदीपान्त-रोदये तम इवेति सिद्धान्तलेशः ॥ ८१ ॥ ]
- २। कारीरीनामकेष्टिफलभूता वृष्टिः (कारीर्या वृष्टिकामो यजेत) इष्टिसमाप्त्युत्तरक्षणे एव वक्तव्या, न तु कालान्तरे ; तदानीं शुष्यतः शस्यस्य सञ्जीवने कालान्तरीयवृष्टेरनुपयोगात् । तथा चाऽऽसब्रसमयस्य वृष्टिविशेषणतया फलकोटिप्रवेशो नोपेयते, इष्टा विनापि समयविशेष-सम्भवात् ; किन्तु, समयान्तरव्यावर्त्तकतया उपलक्षणत्वमेवाश्रितमित्यर्थः ।
- \* [न्यायचित्रकाकृतस्त्वाहुः—केनविज्ञानेन कस्यविद्ञानस्य नाश एव, न त्वा-वरकाणामप्यज्ञानान्तराणां तिरस्कारः । तथा च धारावाद्विकद्वितीयादिवृत्तीनामप्येकैकाज्ञान नाशकत्वेन साफल्यम् इति सिद्धान्तलेशः ॥ ८२ ॥ ]

<sup>्</sup>र. '-तः' C.

केचिदाहुर्घटाज्ञानमाधज्ञानेन हन्यते । द्वितीयाधैस्तु कालादिविशिष्टाज्ञानबाधनम् ॥ ८३ ॥ वृत्तिश्चिरस्थितैकैव स्याद्धारावाहिकस्थले । भिन्ना वा वृत्तयः सन्तु स्थूलकालार्थगोचराः ॥ ८४ ॥ उपास्ति वदमानानि सन्तु वाऽनाद्यवृत्तयः । यहीतप्रहणात् सूच्मकालस्यातीन्द्रियत्वतः ॥ ८५ ॥

प्रथमवृत्या शुद्धघटादिगोचरक्कानस्य नाशः, द्वितीयाद्यया तु तत्तत्कालादिविशेषण-विशिष्टगोचुर्द्भक्केति मतान्तरमाह—केचिदिति। अत एव, सक्तृष्टेऽपि 'जानाम्येष चैत्रमिदानीं स केति न जानामी'त्यनुभवः। विस्मरणशीलस्य परं द्वितीयाद्यपि स्वरूपावरकमक्कानमभ्युपेयत इति भावः॥ ५३॥

नैतत् साधु, तत्कालागोवरवृत्या तत्कालविशिष्टगोवराज्ञाननाशायोगात् सूस्म-कालानाञ्च प्रत्यत्तेण दुर्प्रहत्वादिति द्वितीयादिवृत्तिवैकल्यं दुष्परिहरमित्याशङ्कच केथा समाधते—वृत्तिरित्यादिश्लोकद्वयेन । 'एकैवे'ति तद्भेदे मानाभावादित्यर्थः । 'स्थूले'ति 'इदानीमत्र घटं पश्यामी'त्यनुभवे कालविशिष्टविषयभानादित्यर्थः ॥ ५४ ॥

प्रतित्तणं वृत्तिभेदाभ्युपगमैऽप्याह —उपास्तिवदिति । अनाद्या आद्यभिन्नाः द्वितीयादिवृत्तयः। प्रमाणवृत्तीनां त्वावरणभङ्गकत्वमत्ततमिति भावः॥ प्रश

<sup>\* [</sup>के वित्तु प्रथमज्ञाननिवर्त्यमेवाज्ञानं स्वरूपावरकम् । द्वितीयादिज्ञाननिवर्त्यानि तु देशकालादिविशेषणान्तरिविशिष्टविषयाणि । अत एव सत्तानिश्चयरूपे अज्ञाननिवर्त्तके चैत्रदर्शने सङ्घान्ति 'चैत्रं न जानामि' इति स्वरूपावरणं नानुभूयते, किन्तु 'इदानीं स कुत्रेति न जानामि' इत्यादिरूपेण विशिष्टावरणमेव । विस्मरणशालिनः क्वित् सङ्गद्ध दृष्टेऽपि 'न जानामि' इति स्वरूपावरणं दृश्यते चेत्, तत्र तथाऽस्तु । अन्यत्र सङ्गद्ध दृष्टे विशिष्टविषयाण्येवाज्ञानानि ज्ञानानि चेत्याद्वरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ८३ ॥ ]

१। उपासनारूपा वृत्तिः न ज्ञानम्, क्रुष्टसतत्करणाजन्यत्वात्, मनसो ज्ञानकरणत्वस्य निरस्तत्वात् निरसिष्यमाणत्वाच, किन्तु गमनादिवत् क्रियारूपा, पुरुषकृतिसाध्यत्वात् । अतः सा नोपास्यत्वरूपाज्ञाननिवर्त्तिका । एवम् इच्छाद्वेषादिवृत्तयोऽपि न स्विषययाज्ञाननिवर्त्तिकाः, ज्ञानरूपत्वाभावात् । द्वितीयादिवृत्तीनां तु स्पृतिवत् ज्ञानरूपत्वेऽपि नाज्ञाननिवर्त्तकत्वमुपेयते, प्रमारकाभावादिव्यर्भः ।

<sup>\* [</sup> न वैर्ष सति भाराबाहिकद्वितीयादिज्ञानानामज्ञाननिवर्तकत्वं न स्थात्, स्थूषकाल-

ननु नाज्ञानविच्छित्तिः परोच्चज्ञानतस्ततः । भ्रान्तिजिज्ञासयोद्देष्टेरत्र केचित् समादधुः ॥ ८६ ॥ द्विविधं विषयाज्ञानं साद्मिविचेपसंगतेः । अर्थगं पौरुषश्चेति परोच्चात् पौरुषच्चयः ॥ ८७ ॥

नतु नाऽयमपि नियमः १, परोत्तप्रमाणवृत्तिषु व्यभिचारादिति शङ्कते—नन्विति । विच्छित्तिर्नाशः । ततः परोत्तक्षानोत्तरकालमपि शास्त्रक्षानादिना चन्द्रे महापरिमाण-क्षानेऽपि प्रादेशिकत्वभ्रमस्य कचिज्जिक्षासायाश्च दर्शनात्तवुपादानाक्षानानिवृत्तेरित्यर्थः । समाधत्ते—अन्नेति ॥ ५६ ॥

द्विविधम् २ इति अर्थगतं पुरुषिनष्टञ्चेति द्विविधमज्ञानम् । तत्नाऽऽद्यमावरणिवत्तेप-कार्यानुमैयम्, द्वितीयं सान्निसिद्धम् । तत्र परोत्तवृत्तेराद्यविप्रकर्षात् सिन्निहितद्वितीय-नाशः फलमित्यर्थः। शास्त्रार्थश्रवणानन्तरं स्वस्य तद्विषयकाज्ञाननाशानुभवादिति भावः॥ ५७॥

विशिष्टाज्ञानस्य प्रथमज्ञानेनेव निवृत्तेः पूर्वापरज्ञानन्यावृत्तसृक्ष्मकालविशिष्टाज्ञानस्य तदिष्वयै-द्वितीयादिज्ञानेर्निवृत्त्ययोगादिति वाच्यम् , धारावहनस्थले प्रथमोत्पन्नाया एव वृत्तेस्तावत्काला-बस्थायित्वसम्भवेन वृत्तिभेदानभ्युपगमात् , तदभ्युपगमेऽपि बहुकालावस्थायिपञ्चयवृत्तिरूपत्व-सम्भवेन परस्परच्यावृत्तस्थूलकालादिविशेषणभेदविषयत्वोपपत्तेः, प्रतिक्षणोद्यदेनेकवृत्तिसन्तान-रूपत्वाभ्युपगमेऽपि द्वितीयादि-वृत्तीनामधिगतार्थमात्रविषयतया प्रामाण्याभावेनावरणानिवर्त्तकत्वे-ऽप्यहानेश्च । तस्मात् द्वितीयादिवृत्तीनां प्रामाण्याभावात् उपासनादिवृत्तीनामिवाज्ञानानिवर्त्तक-त्वेऽपि न हानिः, प्रमाणवृत्तीनामेव तन्निवर्त्तकत्वाभ्युपगमादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ८४-८५ ॥ ]

- १। 'प्रमामात्रमज्ञाननिवर्त्तकम्' इति नियमस्यापि व्यभिचारं शङ्कते, नन्विति ।
- \* [ ननु नाऽयमपि नियमः, परोक्षवृत्तेरनिर्गमेनाझानानिवर्त्तकत्वादिति सिद्धान्तलेशः ॥८६॥ ]
- २ । परोक्षज्ञानस्यापि तन्निवर्त्तकत्वसत्त्वाच्च व्यभिचार इति वक्तुमज्ञानस्य द्वैविध्यमाह, द्विविध्यमित्यादिना इति कृष्णानन्दः ।
- \* [ अत्र केचिदाहु:—द्विविधं विषयावरकमज्ञानम् । एकं विषयाश्रितं रज्ज्ञादिविक्षेपो-पादानभूतं कार्यकल्प्यम् । अन्यत् पुरुषाश्रितम् 'इदमहं न जानामि' इत्यनुश्रूयमानम् । पुरुषाश्रितस्य विषयसंभिन्नविक्षेपोपादानत्वासम्भवेन, विषयाश्रितस्य 'इदमहं न जानामि' इति साक्षिक्षप्रकाशसंसर्गायोगे न द्विविधस्याप्यावश्यकत्वात् इति सिद्धान्तलेशः ॥ ८७ ॥ ]

अन्ये पौरुषमज्ञानमाहुः शक्तिद्वयाश्रयम् । परोक्तज्ञानतस्तत्रावरणांशपरिक्तयम् । ८८॥ विषयस्थं परे मोहं मूलाज्ञानांशरूपकम् । अंशांशिनोरभेदाच साक्तिणा तस्य सङ्गतिम् ॥ ८६॥

षुरुषाश्रितमैकमैवाज्ञानमित्तपटलमिव विश्वकृष्टविषयस्याप्यावरणविक्तेपहेतुः, ब्रह्मण्यपि जीवगताऽज्ञानविषयीकृते जगद्विक्तेपाभ्युपगमात् । तत्र परोक्तवृत्या आवरणांश-स्यैव नाश इति मतान्तरम् १ आह—अन्ये इति ॥ ५५ ॥

श्रुत्यादितादात्म्येन रजताद्यनुभवाञ्जस्यात्तदुपादानमञ्चानं विषयगतमैव तदावरकं तस्य साध्यसंसर्गेऽपि मूलाञ्चानावस्थात्वाभ्युपगमादवस्थावतो मूलाञ्चानस्य साज्ञि-संसर्गेण साज्ञिभास्यत्वादिति मतान्तरम् २ आह—विषयस्थमिति । मोहं तृलाज्ञानम् ३ । परोज्ञज्ञानेनाञ्चानिवृत्यनुभवस्तु सत्तानिर्णयरूपपरोज्ञवृत्त्या अञ्चानानुभवप्रतिबन्धनिवन्धनो भ्रम इत्यपरोज्ञज्ञाने एवाञ्चाननिवृत्तिनियम इति भावः ॥ ५६ ॥

१। अज्ञानद्वैविष्याभावेऽपि 'प्रमामात्रमज्ञाननिवर्त्तकम्' इति नियमस्य न व्यभिचार इति मतं दर्शयति, अन्ये इति—कृष्णानन्दः ।

<sup>\* [</sup> अन्ये तु—नयनपटलवत् पुरुषाश्रितमेवाज्ञानं विषयावरणम् । न तदितेरेकेण विषय-गताज्ञाने प्रमाणमस्ति । वाचस्पतिमते सर्वस्य प्रपञ्चस्य जीवाश्रिताज्ञानविषयीकृतबद्धविवर्त्तत्वेन तद्वच्छुक्तिरज्ञतादेः पुरुषाश्रिताज्ञानविषयीकृतबद्घविवर्त्तत्वोपपत्तेरिति सिद्धान्तलेकाः ॥ ८८ ॥ ]

२ । 'अप्रतिबद्धप्रमामात्रमज्ञाननिवर्त्तकम्' इति नियममनुस्त्य तद्व्यभिवाराय परोक्ष-ज्ञानस्याज्ञाननिवर्त्तकत्वमुपपादितम् । इदानीं तथा नियमो नास्ति, किन्त्वप्रतिबद्धापरोक्ष-ज्ञानमेवाज्ञाननिवर्त्तकम्, अतो न परोक्षज्ञाने व्यभिचारशङ्केति मतमवतारयतीति कृष्णानन्दः ।

३। तथा हि वेदान्तपरिभाषाटीकायां प्रत्यक्षपरिच्छेदे— तुल्लाविद्याश्च मूलाज्ञानस्यैवावस्थाविशेषाः। तदुक्तं विवरणे—

<sup>&#</sup>x27;मूळाज्ञानस्यैव अवस्थाभेदा रजताचुपादानानि ग्रुक्तिकादिज्ञानैः सहाध्यासेन निवर्त्तन्त इति'।

<sup>\* [</sup> अपरे तु—शुक्तिरजतादिपरिणामोपपत्त्याञ्चस्याद्विषयावगुण्ठनपटवद विषयगतमेवाज्ञानं सदावरणमित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ८९ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;मी हमूला-' C. 2. '-ति:' C.

सुखादिगोचरा वृत्ति'र्ननु नाज्ञानघातिनी । मैवं मोहसुखादीनां साच्चिवेद्यस्व-वर्णनात्'॥ ६०॥

[ साक्षिस्वरूप-विचारः ]

कः सान्ती तत्र कृटस्थदीपे कृटस्थिनत्स्वयम् । स्वाध्यस्तदेहयुग्मादेः सान्तीति प्रतिपादितः॥६१॥ उक्तो नाटकदीपेऽसौ नृत्यशालास्थदीपवत् । नेशो जीवोऽप्यसौ तत्त्वदीपे ब्रह्मे ति वर्णनात्॥ ६२॥

अस्मिन्नपि नियमे व्यभिचारमाशङ्कच परिहरति—सुखादीति ॥ ६० ॥

सान्तिणमैव प्रश्नपूर्वकं दर्शयति—क इति । 'कृटस्थिचिदि'ति १ तस्या निर्विकाराया औदासीन्यवाधाभ्यां सान्नित्वसम्भवादिति भावः । आदिपदाद्योग्याः अन्तः-करणधर्मा गृह्यन्ते, सान्नि-भास्यजीवेन स्मरणन्तु जीवतन्सान्तिणास्तादादग्याध्यासा-दिति भावः ॥ ११ ॥

स वायं साज्ञी नाटकदीपे-

'नृत्यशालास्थितो दीपः प्रभुं सभ्यांश्च नर्त्तकीम् । भासयत्यविशेषेण¹ तदभावेऽपि दीष्यते'॥ [प० १०।११]

इत्यभिमानौदासीन्यविकारसाम्यात् प्रम्यादिसदशजीवविषयवुद्धीदींप<sup>5</sup> इव प्रकाशयन् विविच्य दर्शित इत्याह—उक्त इति । 'वर्णनादि'ति 'सान्नी चेता<sup>6</sup> केवलो निर्गुणश्च'

- \* [ ननु नाऽयमपि नियमः । अविद्याऽहङ्कारस्रखदुःखादितद्वर्मप्रत्यक्षस्याज्ञाननिवर्त्तकत्वान-भ्युपगमादिति चेत् , न । अविद्यादिप्रत्यक्षस्य साक्षिरूपत्वेन वृत्तिरूपाऽपरोक्षज्ञानस्यावरण-निवर्त्तकत्वनियमानपायादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ९० ॥ ]
  - १। तथा च पञ्चदश्यां कूटस्थदीपे---

इति शैवपुराणेषु कूटस्थः प्रविवेचितः । जीवेशत्वादिरहितः केवलः स्वप्रभः शिवः ॥ ८।५९ ॥

\* [ अथ कोऽयं साक्षी जीबातिरेकेण व्यवह्रियते ? अन्नोक्तं कूटस्थदीपे—देहद्वयाधिष्ठानभूतं कूटस्थचैतन्यं स्वावच्छेदकस्य देहद्वयस्य साक्षादीक्षणान्निर्विकारत्वाच साक्षीत्युच्यते । छोकेऽपि ह्यौदासीन्यबोधाभ्यामेव साक्षित्वं प्रसिद्धमिति सिद्धान्त्रदेशः ॥ ९१ ॥ ]

 <sup>&#</sup>x27;न बज्जानानवातिनी' C. 2. 'निर्णयात्' B. 3. '-परायोग्या' C. 4. 'दीपयदिविभेषेण' P.
 '-बुजीदीप' C. 6. चेता:—A-C.

ईशस्य रूपभेदोऽसो कारणत्वादिवर्जितः । जीवान्तरङ्गः कोमुद्यां प्राज्ञाख्यः परिकीर्त्तितः ॥ ६३ ॥ शुक्तीदमंशवदसौ तत्त्वशुद्धौ च वर्णितः । अज्ञानोपहितः कैश्चिल्लिङ्गैरुपहितः परैः ॥ ६४ ॥

[ श्वे॰ ६-११ ] इति श्रुत्या तस्य मायाशबळेश्वरात् संसारिणश्च भेदप्रतिपादना-दित्यर्थः १॥ ६२ ॥

मतान्तरमाह—ईशस्येति । 'तद् यथा प्रियया स्त्रिया सम्परिष्वक्तो न बाह्यं वेद न किञ्चनान्तरमेवमेवायं पुरुषः प्राक्षेनात्मना संपरिष्वक्तो न बाह्यं वेद न किञ्चनान्तरम्' [ वृ ४।३।२१ ], 'प्राक्षेनात्मनान्वारुढ उत्सर्जन् याति' [ वृ० ४।३।३४ ] इति श्रुतिभ्यां 'सुषुप्त्युत्कान्त्योभेंदेन' वि० १।३।१४।४२ ] इति सूत्रेण च जीवाद्धेदेन तद्न्तर्यामीश्वरत्व-प्रतिपादनात्तस्यैव साज्ञित्योवित्यादिति भावः ॥ ६३ ॥

यथा श्रुक्तिकोटिरपीदमंशो भ्रमे रजतकोटौ भासते, तथा ब्रह्मकोटिरपि सान्ती जीव-कोटाविति मतान्तरमाह—शुक्तीति। अज्ञानोपहितजीवस्याप्यन्तः करणाद्यवच्छेदेनैव <sup>३</sup>व्यवहारादन्यत्रौदासीन्येन सान्निता उक्ता श्रुतिश्च तस्य वास्तवब्रह्माभेद्रपरेति मता-न्तरमाह—अज्ञानेति। तत्राप्येकाविद्यावादे परदुःखाप्रहणादन्तःकरणोपहित एव सान्नी,

१। तथा च कृष्णानन्दः---

कूटस्थदीपे यः साक्षी जीवाह भेदेन दर्शितः । सैब नाटकदीपेऽपि ततो भेदेन दर्शितः ॥

माटकदीपेऽपि नृत्यशालास्थदीपदृष्टान्तेन साक्षी जीवाद विविच्य दर्शितः ।
 तत्त्वप्रदीपिकायामपि मायाशबलिते सगुणे परमेश्वरे 'केवलो निर्गुणः' इति विशेषणानुषपत्तेः

सर्वप्रत्यग्भूतं विद्युद्धं ब्रह्म जीवाभेदेन साक्षीति प्रतिपद्यते इत्युदितमिति सिद्धान्तलेशः ॥ ९२ ॥ ]

\* िकौमुद्यां तु-

एको देवः सर्वभूतेषु गृढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च ॥ (इवे० ६।११)

इति देवत्वाविश्वतेः परमेश्वरस्यैव रूपभेदः कश्चिजीवप्रवृत्तिनिवृत्त्योरनुमन्ता स्वयमुदासीनः साक्षी नाम । स च कारणत्वाविधर्मानास्पदत्वाद्व अपरोक्षो जीवगतमज्ञानाद्यवभासयंश्च जीव-स्यान्तरङ्गः । छवुत्तगदौ च कार्यकारणोपरमे जीवगताज्ञानमात्रस्य व्यञ्जकः प्राज्ञशब्दित इति सिद्धान्तलेशः ॥ ९३-॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;जीवमेदाद भद्न' C. 2. 'जीवसान्त;'-C. 3. 'व्यवद्वारान्य'-C. 4. 'जत'-A.

#### [ साक्षिणोऽज्ञानानावृतत्व-विचारः ]

## अविद्ययाऽवृतः सान्ती तेनान्यस्य प्रथा कथम्। अत्राहू राहुवत् केचित्तस्य स्वावृतभास्यताम्॥ ६५॥

स चान्तःकरणविशिष्टादन्यः, उपहित-विशिष्ट्योः १ भेदादिति मतान्तरमाह—लिङ्गैरिति । स च प्रतिजीवं भिन्न इति न भोगसाङ्कर्यम् । सुषुप्ताविष सूक्ष्मरूपेणान्तःकरणसत्त्वा-त्तदुपहितसत्त्वेन सुप्तिसुखाद्यनुभवानुसन्धाने १ इति भावः ॥ ६४ ॥

नन्यविद्यातृतेन सान्निणा कथमविद्याहंकारादिभानमित्याशङ्क्य परिहरति— अविद्येति । 'अत्राह्न राहुवदि'ति 'ढ़'लोपे पूर्वस्य दीर्घोऽणः' [पा० ६।३।१११ ] इति दीर्घः २ । तस्याविद्याहंकारादेः यथा राहोः स्वावृतवनद्रभास्यता तद्व-दित्यर्थः ॥ ६४ ॥

- १। कार्यान्वयित्वे सित व्यावर्त्तकत्वं विशेषणत्वम्, यथा 'नीलोत्पलमानय' इत्यादौ नैल्यस्य, तस्य रक्तोत्पलादिव्यावर्त्तकत्वादुत्तपलद्वारा आनयनरूपकार्यान्वयित्वाच। कार्यान-न्वयित्वे सित व्यावर्त्तकत्वे सित कार्यान्वयकाले विद्यमानत्वमुपाधित्वम्, यथा 'लोहितं स्फिटिकमानय' इत्यादौ स्फिटिकसिन्निहितस्य जपाकुष्ठमस्य उपाधित्वम्, तस्यानयनलक्षण-कार्यान्वयामावात् स्फिटिकान्तर्थ्यावर्त्तकत्वादानयनान्वयकाले विद्यमानत्वाचेति कृष्णानन्दः।
- \* [ तत्त्वशुद्धाविष यथा 'इदं रजतम्' इति भ्रमस्थले वस्तुतः श्रुक्तिकोट्यन्तर्गतोऽपीदमंशः प्रतिभासतो रजतकोटिः, तथा ब्रह्मकोटिरेव साक्षी प्रतिभासतो जीवकोटिरिति जीवस्य छखादि-व्यवहारे तस्योपयोग इत्युक्ता अयमेव पक्षः समर्थितः । केवित्तु अविद्योपाधिको जीव एव साक्षात् द्रष्टृत्वात् साक्षी । लोकेऽपि श्रक्तं त्वे सति द्रष्टृत्वं साक्षित्वं प्रसिद्धम् इत्यादुः । अन्ये तु—सत्यम्, जीव एव साक्षी, न तु सर्वगतेनाविद्योपहितेन रूपेण । पुरुषान्तरान्तःकरणादीनामपि पुरुषान्तरं प्रति स्वान्तकरण-भासकसाक्षिसंसर्गाविशेषेण प्रत्यक्षत्वापत्तेः । न चान्तःकरणभेदेन प्रमातृभेदात्तदनापत्तिः, साक्षिभास्येऽन्तःकरणादौ सर्वत्र साक्ष्यभेदे सति प्रमातृभेदस्या-प्रयोजकत्वात् । तस्मादन्तःकरणोपधानेन जीवः साक्षी । न चान्तःकरणोपहितस्य प्रमातृत्वेन न तस्य साक्षित्वम्, छपुतौ प्रमात्रभावंऽपि साक्षिसत्त्वेन तयोभेदश्चावद्यं वक्तव्य इति वाच्यम् , विशेषणोपाध्योभेदस्य सिद्धान्तसम्मतत्वेनान्तःकरणविशिष्टप्रमाना, तदुपहितः साक्षीति भेदोपपत्ते-रित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ९४ ॥ ]
- २ । ढ-रेफी लोपयतीति तथा तस्मिन् वर्ण अर्थात् ढकाररेफात्वके परे पूर्वस्याणी दीर्घः स्यात् इति सिद्धान्तकोसुदी ।

\* निनुक्तरूपस्य साक्षिणः चैतन्यमात्रावरकेणाज्ञानेनावरणमवर्ज्जनीयमिति कथम् आवृते-

<sup>1. &#</sup>x27;和', C.

अविद्याबुद्धितद्धर्मभासकांशेतरावृतिः । कल्प्यते वस्तुतस्तेषु संशयादेरदर्शनात् ॥ ६६ ॥ स्याच्चेदनावृतः सान्ती भासेतास्य सुखात्मता । प्रेमास्पदत्वाद्धात्येव परिच्छेदादतृप्तता ॥ ६७ ॥ सान्तिण्युपाधिमालिन्यादध्यस्तादपकर्षतः । सुखापकर्षमद्वैतविद्याचार्थाः प्रचन्नते ॥ ६८ ॥

वस्तुतस्त्वविद्याहंकारादिष्वावरणकार्यसंशयाद्यदर्शनाद्न्तःकरणावच्छेदेन सान्नि-ण्यनावरणमेवेति मतमाह—अविद्येति ॥ ६६ ॥

ननु साद्मिण्यावरणानभ्युपंगमे तस्यानन्दरूपतापि भासेतेत्याराङ्केन्नाष्टापत्या परिहरति—स्यादिति । कस्तर्हि मोज्ञाद्वन्धे विशेषस्तत्राह—परिच्छेदादिति ॥ ६७ ॥

ननु साक्ष्यानन्दस्य परिच्छेदेऽपि ब्रह्मानन्दात् कोऽपकर्षो येनातृप्तता १ न ताबद्द गवाज्ञातपत्रद्त्यता निरवयवे तद्सम्भवात् । अत एव न तीववायौ दीपशिखाया इव मिथ्याज्ञानादिविज्ञेपादस्पष्टतापि सः, निर्विशेषे वस्तुनि प्रकाशमाने विज्ञेपादप्रकाश-मानस्य मुक्तवन्वियेनो विशेषस्यासम्भवाद्येत्याशङ्कवाह—साज्ञिणीति । यथा अत्यन्त-

नाविद्याऽहङ्कारादिभानम् इति चेत्, राहुवद्विद्या स्वावृतप्रकाशप्रकाश्येति केचिदिति सिद्धान्तलेशः॥ ९५ ॥ ]

- इत्तुतोऽविद्यान्तःकरण-तद्वर्मावभासकं साक्षिचैतन्यं विद्वाय एव अज्ञानं चैतन्य-मावृणोति इत्यनुभवानुसारेण कल्पनान्न कश्चिद्दोपः। अत एव सर्वदा तेपामनावृतप्रकाश-संसर्गाद्व अज्ञानविपरीतज्ञानसंशयागोचरत्वमिति सिद्धान्तलेशः॥ ९६॥]
- साक्षिचैतन्यस्यानावृतत्वे तत्स्वरूपभूतस्यानन्दस्यापि प्रकाशापितिरिति चेत, न,
  इष्टापत्तेः ; आनन्दरूपप्रकाशप्रयुक्तस्यात्मिनि निरुपाधिकप्रेम्णो दर्शनात् , 'भासत एव परमप्रेमास्पदत्वलक्षणं छलम्' इति विवरणाचेति सिद्धान्तलेशः ॥ ९७ ॥ ]
- \* [स्यादेतत्—इदानीमप्यानन्दप्रकाशे मुक्तिसंसारयोरिवशेषप्रसङ्गः ? अन्नाहुरहैतविद्या-चार्याः—यथात्युत्ऋष्टस्यैकस्येव धवलरूपस्य मालिन्यतारतम्ययुक्तेष्वनेकेषु दर्पणेषु प्रतिबिम्वे सत्युपाधिमालिन्यतारतम्यात्तत्र तत्र प्रतिबिम्वे धावल्यापकर्षस्तारतम्येनाध्यस्यते, एवं वस्तुतो निरतिशयस्यैकस्यैव स्वरूपानन्दस्यान्तःकरणप्रतिबिम्बिततया साक्ष्यानन्दभावे प्राक्तनस्कृत-

<sup>1. &#</sup>x27;इति:' C.

## सुखांशोऽस्याऽऽवृतो नास्ति न भातीत्यनुभूतितः । चिदंशो' नाऽऽवृतो वृत्त्या सौख्यव्यक्तिरितीतरे ॥ ६६ ॥

धवळरूपस्य मालिन्यतारतम्यशाल्यनेकदर्पणप्रतिबिम्बेषु दर्पणभेदगतमालिन्यतारतम्या-ध्यासादपकर्षतारतम्यम्, तथा सान्निण्यपि कर्मानुसार्यन्तःकरणवृत्तिमालिन्यतारतम्यात् सुखापकर्षतारतम्यमध्यस्यत इत्यतृप्तता। मुक्तौ च सर्वमालिन्यहेत्वपगमात् कृतार्थतेत्यर्थः॥ १८॥

अनुभवानुसारिणां मतमाह—सुखांश इति । अस्य सान्निणः एकस्मिन्नपि कल्पितांशभेदेनावरणानावरणयोरिवरोधादिति भावः । सौख्यव्यक्तिरिति—सा वाऽऽ-वरणस्य विरोधिवृत्यविच्छन्नांशपरित्यागो वृत्तिस्वच्छतातारतम्यानुविधायो, तमस इव प्रत्यूषादिष्वित्यर्थः ।। १६॥

सम्पत्त्यधीनविषयविशेषसम्पर्कप्रयुक्तसत्त्वोत्कषांपकर्षरूपश्चित्तित्तसम्ययुक्तस्रखरूपान्तःकरणवृत्तिप्रिति-बिम्बित्तत्या विषयानन्दभावे च तमोगुणरूपोपाधिमाछिन्यतारतम्यदोषादपकर्षस्तारतम्येनाध्यस्यते इति संसारदशायां प्रकाशमानेऽपि आनन्दे अध्यस्तापकर्षतारतम्येन सातिशयत्वादनृष्तिः । विद्योदये निखिल्जापकर्षाध्यासनिवृत्तेरारोपितसातिशयत्वापायात् कृतकृत्यतेति विशेषोपपत्तेः निरुपाधिक-प्रेमगोचरतया प्रकाशमानः साक्ष्यानन्दोऽनावृत एवेति सिद्धान्तलेशः ॥ ९८ ॥ ]

१। यथा प्रत्यूषसमये आलोकतारतम्येन बाह्यतमसस्तारतम्यप्रयुक्ताभिभवो भवति, ततश्च तत्तमसावृतानां पदार्थानां तारतम्यभाषप्रयुक्तं प्रकाशनं भवति; एवं विषयविशेषरूपकारणविशेष-प्रयुक्तो यो वृत्तिषु विशेष उत्कर्षतारतम्यरूपः, तहशात्तरतमभाषयुक्त एव आवरणाभिभवो भवति। ततश्चानन्दोऽपि तरतमभाषयुक्त एव प्रकाशत इत्यर्थः।

[ एतावता ( ९७—९९ ) साक्ष्यानन्दस्यानावृतत्वविचारः संगृष्टीतो बोद्धव्यः । ]

\* [ अन्ये तु—प्रकाशमानोऽप्यानन्दः 'मयि नास्ति, न प्रकाशते' इत्यावरणानुभवात् आवृत्त एव । एकस्मिन्नपि साक्षिणि अविद्याकल्पितरूपभेदसम्भवेन चैतन्यरूपेणानावरणस्यानन्दरूपेणा-वरणस्य चाविरोधात् । अज्ञानं च यथा साक्ष्यंशं विद्वाय चैतन्यमावृणोति, एवमानन्दमपि तत्तत्त्रख्खरूपवृत्तिकवलीकृतं विद्वायेवाऽऽवृणोति । स एव वैषयिकानन्दरूपाऽऽवरणाभिभवः । स चाऽऽवरणाभिभवः प्रत्यूपसमये बाह्यावरणाभिभववत् कारणविशेषप्रयुक्तवृत्तिविशेषवशात्तरतमभावेन भवति । अतः स्वरूपानन्द-विषयानन्दयोः विषयानन्दानां च परस्परभेदसिद्धिरिति वदन्तीिति सिद्धान्तलेशः ॥ ९९ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-ऽनाहती' B.

वेदान्त-सि--७

#### [ अहङ्काराचनुसन्धान-विचारः ]

# अहंकारादिनः सान्तिभास्यस्य स्मरणं कथम् । सूच्मावस्था हि संस्कारो वृत्तीनां स्थान्न सान्तिणः ॥१००॥ शृणु यहुत्त्यविद्यन्नसान्तिणा यत् प्रकाश्यते । तत्संस्कारं हि सा धत्ते न त्वाकारव्यवस्थया ॥१०१॥

सिद्धान्ते नष्टक्षानसूक्ष्मावस्थातिरिक्तसंस्कारानभ्युपगमात् सान्निणश्च नाशाः सम्भवात्तद्भास्यस्मरणानुपपत्ति शङ्कृते—अहङ्कारादिन इति । सामान्ये नपुंसकम् । "तृतीयादिषु भाषितपुंस्कम्" [पा० ७-१-७४] इति वैकल्पिक-१-पुंबद्भावाभावपन्ने "इकोऽचि विभक्तो" [पा० ७-१-७३] इति नुम् २॥१००॥

परिहरति—श्टिण्विति । 'यत् प्रकाश्यते' इति यावत् प्रकाश्यत इत्यर्थः । सा वृक्तिः, तत्संस्कारं तावद्गोचरसंस्कारम् । न त्विति—यदाकारा वृक्तिः तद्गोचर एव संस्कारो जायत इति व्यवस्था नास्ति, वृत्त्या स्वगोचरसंस्कारानाधानापक्तेः, वृत्त्याकार-वृत्त्यन्तराभ्युपगमे अनवस्थाप्रसङ्गादित्यर्थः ॥ १०१ ॥

१ । 'तृतीयादिषु भाषितपुंस्कं पुंवद गालवस्य' [ पा०-७-१-७४ ] । ्अत्र सिद्धान्तकोमुदी—

प्रवृत्तिनिमित्तैक्ये भाषितपुंस्किमगन्तं क्षीवं पुंबद्वा स्याद्यादावि ।

- २। 'इगन्तस्य क्लीबस्य नुमागमः स्यादिन विभक्ती' इति सिद्धान्तकौमुदी।
- \* [ नन्त्रेवं कथमहङ्कारादीनामनुसन्धानम् ? ज्ञानसूक्ष्मावस्थारूपस्य संस्कारस्य ज्ञाने सत्य-योगेन नित्येन साक्षिणा तदाधानासम्भवादिति सिद्धान्त्रलेशः ॥ १०० ॥ ]
- \* [अत्र केविदाहुः—स्वसंस्रष्टेन साक्षिणा सदा भास्यमानोऽहङ्कारस्तत्तद्वयदिविषयवृत्त्या-कारपरिणतस्वाविच्छन्नेनापि साक्षिणा भास्यते इति तस्यानित्यत्वात् सम्भवति संस्काराधानं घटादौ विषये इव । न हि स्वाकारवृत्त्यविच्छन्नसाक्षिणेव स्वगोचरसंस्काराधानम् इति निय-मोऽस्ति । तथा सति वृत्तिगोचरसंस्कारासम्भवेन वृत्तेरस्मरणप्रसङ्गात् । अनवस्थापत्त्या वृत्तिगोचरवृत्त्यन्तरस्यानुव्यवसायनिरसनेन निरस्तत्वात् । किन्तु, यद्वृत्त्यविच्छन्नचेतन्येन यत् प्रकाशते, तद्ववृत्त्या तद्वगोचरसंस्काराधानमित्येव नियम इति सिद्धान्तवेशः ॥ १०१ ॥ ]

## अन्ये तु विषयाकारवृत्तिस्थानित्यसान्निणा । त्रिपुटी'भासिनाऽऽधानात् संस्कारस्य स्मृतिं जगुः ॥१०२॥ अन्ये त्वविद्यावृत्त्येव सौषुप्तस्मृतिक्लृप्तया । अहङ्कारादिभानेन संस्कारं संप्रचत्तते ॥१०३॥

"घटैकाकारघीस्था चिद् घटमेवावभासयेत्। घटस्य ज्ञातता ब्रह्मचैतन्येनावभास्यते"॥ [प० ५-४]

इत्याकारव्यवस्थया वृत्तेर्विषयव्यवस्थामभ्युपगच्छतां भारतीतीर्थ-१-तत्त्वदीपनकारादीनां मतेनाह—अन्ये त्विति । तत्तद्वत्युपहिताकारेण सान्निण्यप्यनित्यत्वमभ्युपगभ्यत एवेति भावः । संस्कारस्य आधानादित्यन्वयः ॥ १०२ ॥

सुखमहमस्वाप्समिति सुप्तोत्थितस्मृतेरुपपादनायाऽवश्यकल्पचया अविद्यावृत्यै-वाहङ्कारादिगोचरसंस्काराधानमिति मतान्तरमाह—अन्ये त्विति । अन्यक्षानकालेऽप्य-विद्यावृत्तिसम्भवान्न धारावाहिकघटादिक्षानकालिकाहङ्कारस्य स्मरणानुपपित्तिरिति बोध्यम् ॥ १०३ ॥

#### १। तथा हि श्रीमदभारतीतीर्थकृतायां पञ्चदश्यां रामकृष्णः---

घटेकाकारधीस्थेति—घटेकाकारधीस्था चित् घटस्येकस्याकार इवाकारो यस्याः सा घटेकाकारा तथाविधायां बुद्धौ वर्त्तमानश्चिदाभासः घटमेकमेवावभासयेत् , तस्य घटस्य ज्ञातताख्यो धर्मः 'घटो ज्ञात' इति व्यवहारहेतुर्यः स घटकल्पनाधिष्ठानेन ब्रह्मचैतन्येन साधमभूतेनावभासते प्रकाशते इत्यर्थः ।

- \* [ यस्तु क्रूटस्थदीपोक्तो विषयविशेषणस्य ज्ञानस्य विषयाविष्ठज्ञब्रह्मचेतन्यावभास्यत्वपक्षः, यश्च तत्त्वप्रदीपिकोक्तो ज्ञानेच्छादीनामनविष्ठज्ञश्चद्वचेतन्यरूपिनत्यसाक्षिभास्यत्वपक्षः, तयो-रिप चेतन्यस्य स्वसंसृष्टापरोक्षरूपत्वात् वृत्तिसंसर्गोऽवश्यं वाच्य इति तत्संसृष्टामित्यरूपसद-भाषान्न तेषु संस्काराधाने काचिदनुपपत्तिरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १०२ ॥ ]
- \* [ अन्ये तु सुषुप्तावप्यविद्याद्यनुसन्धानसिद्धये कल्पितामविद्यावृत्तिमहमाकारामङ्गीकृत्याह्मधं संस्कारसुपपादयन्तीति सिद्धान्तलेशः ॥ १०३ ॥ ]

<sup>ा. &#</sup>x27;तयाणां ज्ञात-ज्ञान-ज्ञेय-रूपाणां पुटानामाकाराणां समाद्वारस्तिपुटी' इति पञ्चदशीटीकायां [११-१४] रामकणाः । यथोकां पञ्चदश्चाम्— 'ज्ञात-ज्ञान-ज्ञेय-रूपा चिपुटी प्रलंखे हि नो'्॥११-१४॥
2. '-नावभासते'— पञ्चदशी।

अन्ये वृत्त्येदमज्ञानावरणांशपरित्तयात् । विद्योपांशेन रजतं जीवन्मुक्त'जगद् यथा ॥१०६॥ नृसिंहभद्दोपाध्यायः पूर्वं रजतिवश्रमात् । न मानमिदमाकारवृत्ताविति समभ्यधात् ॥११०॥

इदमंशाभेदेन प्रतीतरजतस्येदमंशाज्ञानमैयोपादानम् , तस्येदमाकारवृत्या आवरण-शक्यंशनाशेऽपि विक्तेपशक्त्या अनुवृत्तेरध्यस्तोपादानत्वसम्भव इति मतान्तरमाह— अन्ये "इति । जीवन्मुक्तेति—तस्य ज्ञानेनावरणनाशेऽपि विक्तेपानुवृक्तेः "तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ संपत्स्ये" [क्वा० ६-१४-२] इति श्रुतिद्शितप्रारच्यभोग-शेषेणार्थसिद्धत्वादिति भावः॥ १०६॥

इदं रजतिमिति विशिष्टगोचरंकैवाविद्यावृत्तिदेशि।दिसहक्रतेन्द्रियसंयोगादुत्पद्यते,
न ततः प्रागिदमंशमात्रगोचरान्यावृत्तिरस्तीति मतान्तरमाह—नृसिहेति। न
मानमिति—तथा हि, न तावत् प्रत्यक्तम्, क्षानद्वित्वाननुभवात् १। नाष्यध्यासकार्यलिङ्गकमधिष्ठानसामान्यक्षानानुमानम्, रूपानुपहितचाचुषायोगेन 'पीतः शंखो, नीलं नभः'
इत्याद्यध्यासेषु व्यभिचारेण तद्धेतोरिति न्यायेन २ दोषसंप्रयोगादिनाऽन्यथासिद्धेश्च ।
अधिष्ठानसामान्यक्षानस्याध्यासहेतुत्वाभावादत एव न सादृश्यक्षानमपि तद्धेतुरङ्गारादिविसदृशे रजतानध्यासनियमस्तु अवश्यम्भाविविशेषदर्शनकृतप्रतिवनधादेवेतिः
भावः ॥ ११०॥

<sup>\* [</sup> अपरे तु—'इदं रजतम्' इति इदमंशसम्भिन्नत्वेन प्रतीयमानस्य रजतस्य इदमंशाज्ञान-मेवोपादानम् । तस्य चेदमाकारवृत्त्या आवरणशक्तिमात्रनिवृत्तावि विक्षेपशक्त्या सह तदनुवृत्तेः मोपादानत्वासम्भव इत्याद्वरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १०९ ॥ ]

१। "'इदम्' इत्येकं ज्ञानम् , 'इदं रजतम्' इति ज्ञानमपरम्" इत्यनुभवाभावादित्यर्थः ।

२ । 'तद्धेतोरेवास्तु तद्धेतुत्वम्, मध्ये किं तेन' इति न्यायादित्यर्थः । धर्मिज्ञानकारणता-मते हि धर्मज्ञानं रजतादिरूपार्थोत्पत्तौ कारणिमप्यते । तथा च 'तद्धेतोरेव' इति न्यायेन धर्मि-ज्ञानसामग्रीभूतसम्प्रयोगस्य कारणत्वमुच्यमानं रजताद्यर्थोत्पत्तावेव भवेत् । तच्च न सम्भवति । सिक्वर्षस्य ज्ञाने इव विषयोत्पत्तौ कारणतायाः क्विदिप्यक्ट्सत्वादिति कृष्णानन्दः ।

<sup>\* [</sup> कवितार्किकचक्रवर्त्तिनृसिंहभट्टोपाध्यायास्तु—'इदं रजतम्' इति अमरूपष्टृत्तिव्यतिरेकेण रजतोत्पत्तेः प्रागिदमाकारा वृत्तिरेव मास्तीति तस्या अज्ञाननिवर्त्तकत्वसदसङ्गविचारं निरास्त्रवनं

<sup>1. &#</sup>x27;नाती' B. 2. 'लिति' ? A. 3. 'नवादेवेंति' C.

अन्ये त्वेकेव सामान्यष्ट्यत्तिवें भ्रान्तिकारणम् । तत्साचिभास्यमध्यस्तमळं वृत्त्येति मेनिरे ॥१९१॥ वृत्तिरेकेदमाकारा सामान्यज्ञानरूपिणी । इदं रजततादात्म्यगोचराऽन्येति केचन ॥१९२॥ इदंतद्वृत्त्यविद्यन्नचिन्मोहौ तत्तदन्विते । युगपद्रृप्यतद्वृत्ती कुर्वाते इति चापरे ॥१९३॥

इदमाकारान्तःकरणवृत्तिमभ्युपगम्य वृत्यन्तरमपलपतां मतमाह—अन्ये त्विति । भ्रान्त्या वृत्त्यन्तरेणालम् , प्रयोजनं नास्तीत्यर्थः ॥ १११ ॥

इद्मंशसंभिन्नरजतायनुभवाद् भ्रान्तिवृत्तिर्विशिष्टगोचरैव तद्धेतुरिद्मंशमात्त-गोचराऽन्यान्तःकरणवृत्तिरप्यस्तीति मतान्तरमाह—वृत्तिरिति ॥ ११२ ॥

इद्भंगाविच्छिन्नचिन्निष्ठान्नान्यां रजतिमद्मंगतादात्भ्यापन्नमेवोत्पृद्यते, इद्माकार-वृत्यविच्छिन्नचिन्निष्ठान्नान्या रजताकारवृत्तिरिदंवृत्तितादात्भ्यापन्नैवात्पद्यत इत्यु-भयताऽपि संभेदानुभवोपपत्तेर्नाऽविद्यावृत्तेरिद्माकारता कल्प्येति मतान्तरमाह—इदं-तिद्वित । इद्मा तहृत्या चावच्छिन्नयोश्चितोयीं मोहौ अज्ञाने तौ क्रमात् तत्तद्विते । इर्न् तहृत्तितादात्भ्यापन्ने रूप्यतहृत्ती रजततदाकाग्वृत्ती कर्मणी कुर्वाने । प्रगृह्यत्वाद् असन्यः १॥११३॥

मन्यन्ते । तथा हि—न तावद भ्रमरूपवृत्ति-व्यितिरेकेण इदमाकारा वृत्तिरनुभवसिद्धा, ज्ञान-द्वित्वाननुभवादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ११० ॥ ]

\* [ अन्ये तु—'अधिष्ठानज्ञानमध्यासकारणम्' इति इदमाकारां वृत्तिमुपेत्य तदिभिव्यक्तेनैव साक्षिणा तद्ध्यस्तस्य रजतस्यावभाससम्भवात् तद्धासकसाक्ष्यभिव्यञ्जिकया तयैवेदंबृत्त्या रजत-विषयसंस्काराधानोपपत्तेश्व रजताकारवृत्तिर्ध्यंति मन्यन्ते इति सिद्धान्तलेशः ॥ १११ ॥ ]

१। 'ईदृदेदद्विवचनं प्रगृह्यम्' [पा१,१,११]।

अत्र सिद्धान्तकौमुदी-

ईद्देदन्तं द्विचचनं प्रगृह्यसंज्ञं स्यात्।

\* [ज्ञानद्वयपक्षे 'इदम्' इत्येका वृत्तिरध्यासकारणभृता । 'इदं रजतम्' इति द्वितीया वृत्ति-रध्यस्तरज्ञतविषया, न त्विद्मंशं विनाऽध्यस्तमात्रगोचरा सा । 'इदं रजतं जानामि' इति

I, '-नी' B. 2. 'इति' A-C. 3. 'क्रमात्तत्त्वत' C,

#### [ वृत्तिनिर्गमावश्यकत्व-विचारः ]

ननु हेतुनियम्यत्वात् परोत्तत्वापरोत्तयोः। दृत्ते'र्निर्गमनं व्यर्थं'मत्न केचित् समादधुः॥११४॥ अर्थेष्वाश्रयदृत्तिस्थचिद्धास्येष्वापरोत्त्यतः। कल्प्यते निर्गमी दृत्तेः परोत्तेऽगतिकल्पना॥११५॥

नतु परोत्तवृत्ताविवाऽपरोत्तवृत्तिस्थलेऽपि सान्तिणैवार्धप्रथोपपत्तेरनुमितिशान्त्यो-रिव १ कारणवैलक्तण्यादेव प्रत्यत्ते इतरवैलक्तण्योपपत्तेर्वृ त्तेविषयदेशगमनकल्पनं वृथेति शङ्कते—नन्विति । स्वाकारवृत्यविष्णिक्षचित्तादात्म्यातिरिक्तस्यार्थे विषयत्वस्य दुर्वचत्वात्तत्सिद्धये निर्गमकल्पनेति परिहरति—अत्नेति ॥११४॥

अर्थेष्विति—विषयस्याश्रयीभृता या वृत्तिस्तत्स्थिविद्भास्येष्वित्यर्थः । तर्ह्यनुमित्यादौ का गतिस्तत्राह—परोत्ते इति । तत्र वृत्तिनिर्गमनद्वाराभावादगत्या स्वरूपसम्बन्ध- रूपं गौणं विषयत्वं करूपते, न हि दुर्भित्ते कोद्रवा भुक्ता इति शालिसमृद्धाविप तदुवितिमिति भावः ॥ ११४ ॥

तस्या इदमर्थतादात्म्यापन्नरजतविषयत्वानुभवादिति केचित् । अन्ये तु—यथा इदमंशाविष्ठन्न-चैतन्यस्थाऽविद्या रजताकारेण विवर्त्तते एवमिदमंश-विषयवृत्तिज्ञानाविष्ठिन्नचैतन्यस्थाऽविद्या रजतज्ञानाभासाकारेण विवर्त्तते, न त्विदमंशवृत्तिवद् अनध्यस्तं रजतज्ञानमस्ति इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ११२-११३ ॥ ]

- १ । यथा शाब्दज्ञाने शब्दरूपकरणविशेषप्रयुक्तं शाब्दत्वरूपं वैजात्यम् , यथा वा अनुमिताधनु-मितित्वम् , तथेत्यर्थः ।
- \* [ ननु सर्वपदार्थानां साक्षिप्रसादादेव प्रकाशोपपत्तेः किं वृत्त्या, घटादिविषयकसंस्कारा-धानाद्युपपत्तये तदपेक्षणेऽपि तन्निर्गमाभ्युपगमो व्यर्थः, परोक्षस्थल इवानिर्गतवृत्त्यविच्छन्न-साक्षिणेव घटादेरपि प्रकाशोपपत्तेरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ११४ ॥ ]
- \* [ अत्र केचिदाहुः—प्रत्यक्षस्थले विषयाधिष्ठानतया तद्विच्छन्नमेव चैतन्यं विषयप्रकाशः । साक्षात्तादात्म्यरूपसम्बन्धसम्भवे स्वरूपसम्बन्धस्य चाऽन्यस्य चा कल्पनायोगादिति तद्मि-व्यत्त्यर्थं युक्तो वृत्तिनिर्गमाभ्युपगमः । परोक्षस्थले व्यविद्वते वह्नगदौ वृत्तिसंसर्गायोगादिन्द्रिय-वदन्वयव्यतिरेकशालिनो वृत्तिनिर्गमहारस्यानुपलम्भाचानिर्गतवृत्त्यविच्छन्नचैतन्यमेव स्वरूपसम्बन्थेन विषयगोचरमगत्याऽर्थाद्भयुपगम्यते इति सिद्धान्तलेशः ॥ ११५ ॥ ]

I, 'नि-' A. 2, '-मेवं-' B. 3. Kodrava—a species of grain eaten by the poor.

साज्ञात्प्रमातृसम्पर्के सुखादेरापरोज्यतः । अन्यत्रापि तथेत्याहुर्वृत्तेर्निर्गमनात् परे ॥११६॥ इतरे स्पष्टताहेतुमाचष्युर्वृत्तिनिर्गमम् । न चानुमितमाधुर्यं स्पष्टमास्वादितं यथा ॥११७॥ नन्वा'वरणविच्छेदः स्पष्टता तामनिर्गता । करोतु तुल्यविषयाः तत्तदज्ञानभेदिनीः ॥११८॥

अहङ्कारसुखादिषु साज्ञात्प्रमातृचित्सम्पर्केणैवापरोक्ष्यदर्शनात् अन्यत्रापि तथा तत्सिद्धये वृत्तिनिर्गमकल्पनेति मतान्तरमाह—साज्ञादिति ॥ ११६ ॥

परोत्तापेत्तया अपरोत्तविषये स्पष्टताया अभिन्यक्तचैतन्यावगुण्ठनं विना दुरुप-पादत्वात्तदर्थं निर्गमकल्पनेति मतान्तरमाह—इतरे इति । चकारो हेतौ॥ ११७॥

नन्वेवमावरणभङ्ग एव स्पष्टतेति पर्यवसम्भम् , सा चानिर्गतवृत्त्यापि सुकरा, ज्ञानाज्ञान-योविरोधे समानविषयत्वस्यैव सुवचत्वात् । न च समानाश्रयत्वमेव तन्त्रम्, परकीया-ज्ञानस्यापि विषयगतस्य परज्ञानेन भङ्गप्रसङ्गात् । 'यद्ज्ञानं यं पुरुषं प्रति यद्विषयावरकम्, तत्त्रदीयतद्विषयज्ञाननाथ्य मिति नियमस्य निर्गमचादिनोऽण्यावश्यकत्वादिति शङ्कते— नन्विति । 'करोतु' इति 'वृत्तिः' इति शेषः ॥ ११८॥

<sup>\* [</sup> अन्ये तु—अहङ्कारछखदुःखादिष्वापरोक्ष्यं साक्षाचैतन्यसंसर्गिषु क्लप्तमिति घटादाविप विषयसंस्रष्टमेव चैतन्यमापरोक्ष्यहेतुरिति तद्भिन्यक्तये वृत्तिनिर्गमं समर्थयन्ते इति सिद्धान्त-लेशः ॥ ११६ ॥ ]

<sup>\*[</sup>इतरे तु—शब्दानुमानावगतेभ्यः प्रत्यक्षावगते स्पष्टता तावदनुभूयते । न हि रसाल-परिमलादिविशेषे शतवारमाप्तोपदिष्टेऽपि प्रत्यक्षावगत इव स्पष्टताऽस्ति । तदनन्तरमपि 'कथं तद' इति जिज्ञासाऽनुवृत्तेः । तस्मात् प्रत्यक्षप्राद्धोऽभिन्यक्तापरोध्येकरसचैतन्यावगुण्ठनात् स्पष्टता जिज्ञासानिवर्त्तनक्षमा, शब्दादिगम्ये तु तदभावादस्पष्टतेति व्यवस्थाऽभ्युपगन्तव्या । अत एव साक्षिवेद्यस्य छखादेः स्पष्टता । शाब्दवृत्तिवेद्यस्यापि ब्रह्मणो मननादेः प्रागज्ञानानिवृत्तावस्पष्टता, तदनन्तरं तिब्रवृत्तौ स्पष्टतेति वृत्तिनिर्गमसुपपादयन्तीति सिद्धान्त्रलेशः ॥ ११७ ॥]

<sup>\*[</sup> नन्वेतावतापि विषयावरकाज्ञाननिवृत्त्यर्थं वृत्तिनिर्गम इत्युक्तम् । तदयुक्तम् । विषयाव-

I. 'न च.-' B. 2. '-शिषय-' B. 3. '-नाशिनी' B. 4. '-ज्ञारेनापि' . A. 5. '-भानिवर्ष्य-' B.S, वेदान्त-सि—प

मैवं परोच्चश्च्याऽपि मोहोच्छेदप्रमह्नतः। वर्षाः वर्षः आपरोच्चन्तु न्हे ज्ञातिसंक्षिकत्वात्वः सङ्करात् ॥ ११६ ॥ अन्ये विषयसम्मोहभेदनास्य तमास्थिताः । परे चिदुपरागार्थमभेदव्यक्तये 'परे ॥ १२० ॥

नैतादशनियमेन निर्वाहः, परोत्तवृत्तौ व्यभिचारामिर्गमानभ्युपगमे तदाकारवृत्युपहितचैतन्ये तद्विच्छिन्नचैतन्याभेदलक्तणस्य स्वाकारविषयाविच्छिन्नचिद्यच्छेदकत्वलक्तणस्य वा अपरोक्तत्वस्य बाह्यविषये दुर्वचत्वेन, तेन विषयस्य विशेषयितुमशक्यद्वादित्याशयेन परिहरति—मैवमिति। नन्वापरोक्ष्यमनुमितित्वादिवत् कारणनियम्यं जातिकपमेवास्तु। तत्नाह्—आंशिकत्वादिति। 'पर्वतो विह्नमान' इत्यनुमितौ 'पर्वतं पश्यामी'त्यंशे एव तदनुभवाच्छन्दापरोक्ष्याभ्युपगमेन शाब्दत्वादिना सङ्कराश्चेति भावः॥ ११६॥

मतान्तरमाह—अन्ये इति । तं वृत्तिनिर्गमम्, दोपप्रभादौ विषयोपसर्पणेनैव तमोनिवर्तकत्वदर्शनाह्यायवास सामानाधिकरण्येनैव ज्ञानमज्ञाननिवर्त्तकमित्यर्थः । चिदुपरागोऽभेदाभिव्यक्तिर्वा वृत्तिफले इति मतयोस्तु तद्र्थमैव निर्गमकल्पनमित्याह— परे इत्यादिना ॥ १२० ॥

च्छित्रचैतन्यगतस्य तदावरकाज्ञानस्यानिर्गतवृत्त्या निवृत्त्यभ्युपगमेऽप्यनतिप्रसङ्गादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ११८ ॥ ]

- \* [ अत्राहुः चृत्तिनिर्गमनानभ्युपगमे ज्ञानाज्ञानयोर्विरोधप्रयोजकमेव दुर्निरूपम् । 'यदज्ञानं यं पुरुषं प्रति' इत्यायुक्तमिति चेत्, न ; परोक्षज्ञानेनापि विषयगताज्ञानिवृत्तिप्रसङ्गात् । तस्माज् ज्ञानाज्ञानविरोधनिर्वाहाय वृत्तिनिर्गमो वक्तव्य इति सिद्धान्तलेशः ॥ ११९ ॥ ]
- \* [ अन्ये तु—विषयगताज्ञानस्य छाघवात् समानाधिकरणाज्ञाननिवर्त्यत्वसिद्धौ वृत्तिनिर्गमः कल्रतीत्वादुः । अपरे तु—वौद्यप्रकाशस्य बाह्यतमोनिवर्त्तकत्वं सामानाधिकरण्ये सत्येव दृष्टमिति दृष्टानतानुरोधात् वृत्तिनिर्गमः सिष्यतीत्यादुः । केवित्तु आवरणाभिभवार्थं वृत्तिनिर्गमानपेक्षायामिप विदुपरागार्थम्, प्रमानृचैतन्यस्य विषयप्रकाशकवद्यवैतन्याभेदाभिव्यत्त्यर्थं वा तदपेक्षेत्यादु-रिति सिद्धान्तवेशः ॥ १२० ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;sपरे' B. 2. '-नियम्प-' C.

## अभेदो जीवपरयोः सिद्धो वेदान्तमानकः । यतोऽत्र सर्ववेदान्तास्तात्पर्येण समन्त्रियुः ॥ १२१ ॥

इति श्रीमत्परमहंस-परिवाजकाचार्य-श्रीरामचन्द्रसरस्वती-पूज्यपाद-शिष्येण गङ्गाधरसरस्वत्याख्य-भिक्षुणा विरचितायां 'वेदान्त-सिद्धान्त-सृक्तिमञ्जर्यां' प्रथमः परिच्छेदः सम्पूर्णः ॥ १ ॥ (— मुस्स आचायंभ्यो ब्रह्मचिद्धाः'—)

प्रासिङ्गकं समाप्य प्रकृतं सर्ववेदान्तसमन्वयसिद्धं प्रत्यग्ब्रह्माभेदमुपसंहरति— भभेद इति ॥ १२१ ॥

स्वविरिवतटीकायामाद्यः परिच्छेदः॥ १॥

\* [ अथ किंप्रमाणकोऽयं जीवब्रह्मणोरभेदः, यो वृत्त्याऽभिव्यज्यते ? 'वेदान्तप्रमाणक' इति घण्टाघोषः । सबंऽपि वेदान्ता उपक्रमोपसंहारेकरूप्यादितात्पर्यछिङ्केविमृश्यमानाः प्रत्यगभिन्ने व्रह्मण्यद्वितीये समन्वयन्तीति सिद्धान्तलेशः ॥ १२१ ॥ ]

<sup>1.</sup> C-पुस्तके अधमंत्री नीपलभ्यते।

## द्वितीयः परिच्छेदः

[ प्रत्यक्षेणाद्वेतश्रुतेरबाध-विचारः ]

ननूःपजीव्यप्रत्यत्तविरुद्धं श्रुतियुक्तिभिः। बोध्यते कथमद्दैतं तत्त्वशुद्धिकृतो विदुः॥१॥ शुक्तीदन्तेव सन्मात्रं सर्वाध्यत्तेषु गोचरः। रूप्यवद् घटभेदादिर्श्नान्तेरित्यविरुद्धता॥२॥

प्रथमपरिच्छेदेन सर्ववेदान्तानामद्वितीये ब्रह्मणि समन्ययं व्युत्पाद्य तस्य दृढ़ी-करणाय प्रमाणान्तराविरोधं व्यवस्थापयिष्यन् प्रथमं प्रत्यक्तविरोधमाशङ्कते—निव्वति । "प्रकमेवाद्वितीयम्" [क्रा० ६।२।१] इति प्रतिज्ञातमद्वैतं "तद्नन्यत्वमारभ्भणशब्दादिभ्यः" [ब्र० २।१।६।१४] इत्यादिस्त्रत्रै"र्वाचारम्भण"-२-श्रुत्युपदर्शितयुक्तिभिर्व्यवस्थाण्य बोध्यत इति हि सिद्धान्तिस्थितिः । तत्र श्रुत्यनुमानयाः शब्दलिङ्गप्रत्यक्तोपजीवकत्वेन नोपजीव्यप्रत्यक्तविषद्धद्वैतमिथ्यात्वबोधनसामर्थ्यमित्यर्थः । परिहरति—तत्त्वशुद्धिकृत इति ॥ १ ॥

प्रत्यत्तस्य द्वैतप्राहकत्वे भवेदुपजीव्यविरोधस्तदेव तावन्नाभ्युपेयत इत्याह—

१। प्रथमपरिच्छेदे ब्रह्मलक्षणिवचारावसरे लक्षणस्य मतभेदेन ज्ञेयब्रह्मनिष्ठत्वनिरूपणेन ईश्वररूपब्रह्मनिष्ठत्वनिरूपणेन च तत्पदलक्ष्यार्थवाच्यार्थों निरूपितो । तथा तदनन्तरं जीवतत्-साक्षिणोर्निरूपणेन स्वंपदवाच्यार्थलक्ष्यार्थों निरूपितो । तथा बार्थाद्वाक्यार्थरूपाभेदोऽपि निरूपितो भवति, बाक्यार्थस्य तत्त्वंपदलक्ष्यार्थानतिरेकात् । तथा च जीवाभिन्ने निर्विशेषे ब्रह्मणि वेदान्तसमन्वयरूपः प्रथमाध्यायार्थस्तात्पर्य्यतः पूर्वपरिच्छेदे निरूपितो भवति । इदानीं द्वितीयाध्यायार्थरूपं वेदान्तसमन्वयस्य मानान्तराविरोधं निरूपित्तं परिच्छेदान्सरमारभते इति कृष्णानन्दः ।

२। ''वाचारम्भणं विकारो मामधेयम्, मृत्तिकेत्येव सत्यम्'' [ छा० ६-१-४ ]।

<sup>\* [</sup> अथ कथमद्वितीये ब्रह्मणि वेदान्तानां समन्वयः, प्रत्यक्षाविविरोधादिति चेत्, न ; भारम्भणाधिकरणोदाहृतश्रुतियुक्तिभिः प्रत्यक्षाद्यधिगम्यस्य प्रपद्धस्य ब्रह्मविवर्त्तवा मिथ्यात्वाद-शमात् । अत्राहुस्तत्त्वग्रुदिकारा इति सिद्धान्तकेशः ॥ १ ॥ ]

# ब्रह्मसत्तानुविद्धं हि विश्वमिन्द्रियगोचरः । स्वतो नेत्यविरुद्धत्वमाहुन्यीयसुधाकृतः ॥ ३ ॥

शुक्तीति । यथा भ्रमेष्विन्द्रियान्वयव्यतिरेकयोरिधष्टानेदमंशप्रहण प्रवोपत्तयोऽध्यस्त-रजतादेस्तु भ्रान्त्यैव प्रतिभासस्तथा सर्वत्रेन्द्रियः सन्मात्रप्रहणं मायिकघटभेदादेस्तु भ्रान्त्यैव प्रतिभास इत्यर्थः । अयम्भावः—प्रत्यत्ते हि घटादिः सर्वतो व्यावृत्तः प्रतीयते । संशयस्यछेऽपि पुरोवर्त्तिनो भासमानविरुद्धकोटिद्धयातिरिक्तांशेऽसिन्दिग्धत्वात् । न च व्यावृत्तेः प्रतियोगिसहोपलम्भिनयतायाः प्रत्यत्तसम्भवः, व्यवहितविप्रकृष्टदेशस्थाना-मनन्तानां प्रतियोगितां ग्राहकाभावादतस्तेवां भ्रान्त्यैव प्रतिभासेऽवण्याभ्युपेये तदेकवित्तिवेद्यवटादेरपि भ्रान्त्यैव प्रतिभासस्तुल्यत्वादिति प्रत्यत्तं सन्मात्रगोचरं १ परिशिष्यत इति । भ्रान्तेगोंचर इत्यनुषङ्गः ॥ २ ॥

अस्तु घटादेरिन्द्रियवेयत्वं तथापि 'सन् घट' इत्यिध्यानानुवेधेन प्रत्ययो न स्वतः, सत्त्वान्तरकत्यने गौरवादिति मतान्तरेणाविरोधम् २ आह् ब्रह्मोति । नन्वेत्रं 'नीलो घट' इति नीलप्रत्ययोऽप्यिध्यानानुवेधः किं न स्यादिति चेन्न, मानाभावात् । सत्तानुवेधे तु श्रुतेरेव सदुपादानवादिन्या मानत्वात् ।

"अशब्दमस्पर्शमरूपमन्ययं तथाऽरसं नित्यश्गःधवश्च यत्" [कठ० ३।१६ ]। इति श्रुत्या अधिष्ठाने रूपादिप्रतिषेधाश्चेति भावः ॥ ३ ॥

- १। तथा च, यावन्तः प्रतियोगिनस्तावतां प्रतियोगिनां प्रत्यक्षासम्भवेन क्लुससामग्रा-भावात् न भेदः प्रत्यक्षप्रमायोग्य इति तस्य भ्रान्तिमात्रसिद्धत्वं युक्तम्। सिद्धान्ते तु भेदे प्रत्यक्षस्य नित्यसाक्षिरूपत्वान्न कारणापेश्वेति भावः। [यस्याभावः स एव प्रतियोगी।]
- \* [ न प्रत्यक्षं घटपटादि तत्सत्त्वं वा गृह्णाति, किन्त्विधिष्ठानत्वेन घटाणुगतं सन्मात्रम् । तथा च, प्रत्यक्षमि सद्भूपब्रह्णाद्वैतसिद्धानुकूलमेव । यथा अमेष्विदमंशस्याधिष्ठानस्य प्रत्यक्षेण प्रहणम्, इन्द्रियान्वयभ्यतिरेकयोस्त्रद्भेवोपक्षयः, रजतांशस्य त्वारोपितस्य आ्रान्त्या प्रतिभासः ; तथा सर्वत्र सन्मात्रस्य प्रत्यक्षेण प्रहणम् , तत्रैवेन्द्रियभ्यापारः, घटादिभेदवस्तुप्रतिभासो आन्त्येत्य-भ्युपगमात् । तथा हि इन्द्रियन्यापारानन्तरं प्रतीयमानो घटादिः सर्वतो भिन्न एव प्रतीयते, तदा तत्र घटादिभेदे संशयविपर्ययादर्शनादिति सिद्धान्तलेशः ॥ २ ॥ ]
- २ । 'सन् घटः' इत्यादिः घटादेः सत्त्वप्रतिभासः अधिष्ठानसत्तासम्बन्धविषयक एव, अती न बिरोध इति क्रुष्णानन्दः ।

I. 'सर्वेन्द्रिये:' C.

जडेष्वावरणायोगाच्चन्तुरादेनी तास्विकी। मानते 'त्यविरुद्धत्वं संचीपाचार्यदर्शनम्' ॥ ४॥ जातिकालादिकं सत्त्वमिष्टमध्यचीगीचरः। न हि तच्छीतमिथ्यात्वविरुद्धमिति केचन॥ ५॥

अस्तु वा सत्त्वान्तरमध्यध्यस्तम्, तथापि तद्वप्राहकस्य प्रत्यक्तादेर्न तत्त्वावेदकत्वरूपं श्रुतिवत् प्रामाण्यमित्यिकश्चित्करस्तव्विरोध इति मतान्तरमाह—जडेण्यिति। अवि-रुद्धत्वं विरोध्यप्रतिहतत्वम् ॥ ४॥

वर्त्तमानमात्रगोचरप्रत्यद्गेण कालत्रयाबाध्यत्व-२-रूपसत्त्वप्रहणायोगात्तद्वेद्यं जात्यादि-रूपं सत्त्वं मिथ्यात्वाविरुद्धमेवेति मतान्तरमाह—जातीति ॥ ४ ॥

- \* [ न्यायसधाकृतस्तु आहुः—घटादेरै न्द्रियकत्वेऽपि 'सन् घटः' इत्यादिरधिष्ठानसत्तानुवेध इति न विरोधः इति सिद्धान्तलेशः ॥ ३ ॥ ]
- १। स्वप्रकाशतया प्रसक्तप्रकाशं बहोवाज्ञानविषय इति तद्दबोधकमेव तत्त्वावेदकं प्रमाणम् । सदेव प्रमितिविषयः । अत एव श्रुतिरिप 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः' इत्यात्मन एव प्रमेयत्वमिति नियच्छति । न हि 'द्रष्टच्यः' इत्यनेन दर्शनं विधीयते, प्रमाणपरतन्त्रस्य तस्य विध्यगोचरत्वात्, किन्तु 'आत्मा दर्शनार्दः' इति । अज्ञातत्वादात्मन एव प्रमेयत्वमुचितम्, मान्यस्येति नियम्यत इति दीक्षितः ।
- ः • [-सङ्क्षेपशारीरकाचार्यास्तु आहुः—प्रत्यक्षस्य घटादिसत्त्वग्राहित्वेऽपि पराग्विषयस्य प्रत्यक्षादेस्तत्त्वाचेदकत्वलक्षणप्रामाण्याभावात् म तद्विरोधेनाद्वेतश्रुत्यादिवाधशङ्काः । अञ्चलतः बोधकं हि अमाणम् । ज च प्रत्यक्षादिविषयस्य घटादेरज्ञातत्वमस्ति, जे आवरणकृत्याः । अस्ति विषयस्य घटादेरज्ञातत्वमस्ति, जे आवरणकृत्याः । अस्ति विषयस्य व्यादेरज्ञातत्वमस्ति, जे अवस्य
- कारणारिकं वा नार-पुपनम्यते, किन्तु त्रतेषामगाध्यत्वम् । ुनः चानाध्यत्वमेन स्तरं प्रस्यक्षं प्रत्यक्षं प्रस्यक्षं प्
- \* [ केचित्त-धटादिसत्त्वग्राहिणः प्रत्यक्षस्य प्रामाण्ये ब्रह्मप्रमाणन्यूनताऽनवगमेऽपि सहग्राह्यं सत्त्वमनुगतप्रत्ययात् सत्त्वाजान्निकृपं चा, व्यक्तिहर्माः घटोऽस्तिः इतिः देशकास्त्रसम्बन्धप्रसीतेः

# अयावज्ज्ञानबाध्यत्वमवाध्यत्वमिति द्विधा । स्तर्वयोर्भेदमाश्चित्याऽविरोधमितरे जगुः ॥ ६ ॥ प्रत्यक्तं बाध्यमाचख्युरपच्छेदनयात् परे । यतः शङ्कितदोषं तन्नादोषा'बाध्यते श्वृतिः ॥ ७ ॥

ं "प्राणा वैः सत्यं तेषामेष सत्यम्" [खू० २-१-२०, स्२-३-६] इति श्रुतेः व्यावहारिक-पारमार्थिके १ द्वे सत्त्वे इति मतान्तरमाह—अयावदिति ॥ हुन। अस्तर्यः

यथा उयोतिष्टोमे वहिष्पवमानाख्यस्तोत्रं कर्त्तुं क्रमेण पृष्ठतो हस्तेन संस्पृथ्योप-सर्पतामृत्विज्ञां मध्ये उद्गातुरपच्छेदे "यद्युझताषच्छिद्येतादिक्तणं यद्यमिष्ट्व तेन पुन-र्यजेत" इति श्रुतिजन्या तिक्रमित्त भायिश्चत्तकर्त्तव्यताबुद्धिः, पश्चात् प्रतिहर्ष्कपच्छेदे २ "यदि प्रतिहर्त्तां पिच्छ्येत सर्ववेदसन्द्द्यात्" इति ३ श्रुतिजन्यया प्रायश्चित्तान्तर-

तत्तद्देशकालसम्बन्धरूपं वा, 'नास्ति घटः' इति स्वरूपनिषेधप्रतीतेर्घटादिस्वरूपं वा पर्यवस्यति । तच्च स्वमिध्यात्वेन न विरुध्यत इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ९ ॥ ] । विराह्म विरुध्यतः

- १। तथा हि वेदान्तपरिभाषायां धर्मराजाध्वरीन्द्रः—तत्र पारमार्थिकं सत्त्वं ब्रह्मणः, व्यावहारिकं सत्त्वमाकाशादेः। तथा च घटः सिन्निति प्रत्यक्षस्य व्यावहारिकसत्त्वविषयत्वेन प्रामाण्यम्। अस्मिन् पक्षे घटादेर्बह्मणि निषेधो न स्वरूपेण किन्तु पारमार्थिकत्वेन एवेति न विरोधः।
- \* [ अन्ये तु—अवाध्यत्वरूपसत्यत्वस्य प्रत्यक्षपाद्यत्वेऽपि ''प्राणा वे सत्यं तेषामेव सत्यम्'' इति श्रुत्या प्रधानभूतप्राणप्रहणोपलक्षितस्य कृत्वस्य प्रपञ्चस्य व्रद्याणय सत्यत्वोत्कर्षापकर्ष-प्रतीतेः प्रत्यक्षप्राद्यं घटादिसत्यत्वं यावद्वसज्ञानमवाध्यत्वरूपमिति न मिथ्यात्वश्रुतिविरोध इत्याद्धु-रिति सिद्धान्तलेशः ॥ ६ ॥ ]
  - २ । 'संयुक्तस्य हि पृथग्भाषोऽपच्छेदः' [ मी० ६।५।१७।५० ] इति शाबरभाष्यम् ।
  - ३। तथा हि जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे [६।५।१७] माधवाचार्य्यः—

ज्योतिष्टोमे श्रृयते, 'यगुद्दगाताऽपिच्छियेतादक्षिणो यज्ञः संस्थाप्योऽध्यन्यश्राहर्त्तव्यस्तन्न तद्द्याद यत् पूर्वस्मिन् दास्यन् स्यात् । यदि प्रतिष्टर्ताऽपिच्छियेत सर्वस्वं द्व्यादिति । अस्याय-सर्थः प्रातःसंवने वहिष्यवसानेन स्तोष्यमाणा ऋत्विजः शालाया वहिः प्रसर्पन्ति । तदानीमेकस्य पृष्ठतोऽन्य इत्येव पिपीलिकावत् पङ्क्याकारेण गन्तन्यम् । तत्र पुरतो गन्तुः कच्छे गृहीत्वेव

<sup>1. &#</sup>x27;तिव्रदौषा' B. 2. 'बाधते' B. 3. 'संस्पृष्टयोप-' C. 4. 'तिव्रमित्ता' C. 5. '-इत्तौप-' C.

[ श्रुतेः प्रत्यक्षाद्वलीयस्त्वस्य व्यवस्थितत्व-विचारः ]

# ननु सोमपदे नैवं भवेन्मत्वर्थलक्तणा । प्रस्तरो यजमानः स्यादत्राहुर्भामतीकृतः ॥ ८ ॥

कर्त्तव्यताबुद्ध्या बाध्यते, तथा पूर्वा प्रत्यक्तजन्या जगत्सत्यताबुद्धिः परया श्रौत-तिनमध्यात्वबुध्या बाध्यते १ इति मतान्तरमाह—प्रत्यक्तमिति । नयः पूर्वतन्त्रनिणींतो न्यायः २ । तत्र युक्त्यन्तरमाह—यत इति । शङ्कितदोषमिति श्रुक्तिरजतादौ दृष्ट्-र्व्याभचारत्वादित्यर्थः । तथा च, स्मृतिः—

"प्राबत्यमागमस्यैव जात्या तेषु त्रिषु स्मृतम्" इति । तेषु प्रत्यत्तानुमानागमेषु मध्ये प्रमाणत्वावच्छेदेनेति भावः॥ ७॥

नन्वेघं सति "सोमेन यजेत" इत्यत्र सोमपदस्य लतावाचिनो यजिन सामानाधिकरण्यस्य प्रत्यत्तवाधितत्वान्मत्वर्थलत्तणया ३ 'सोमवता यागेनेष्टं भावयेत्'

पृष्ठतोऽन्यो गच्छेत्। एवं सित यदि प्रमादादुद्वगाता गृहीतं कच्छं मुझेत् तदा दक्षिणाम् अदस्या प्रकान्तो यज्ञः समापनीयः। तं समाप्य पुनरिष स यज्ञः प्रयोक्तव्यः। तिस्मिन् प्रयोगे पूर्वं यद्व दित्सितं द्वयं तद्व दद्यात्। यदि प्रतिहर्त्ता मुझेत्, तदा तिस्मिन्नेच प्रयोगे सर्वस्वं दद्यादिति। तत्र जैमिनिस्त्रम्—[मी० ६।५।१९।५४]

'पौचांपय्यें पूर्वदौर्बल्यं प्रकृतिवत्'।

तथा च-- 'यद्युद्दगाता जघन्यः स्यात् पुनर्यज्ञे सर्ववेदसं दद्याद् यथेतरस्मिन्'। मी० ६।९।२०।९९।

१। प्रत्यक्षबाधप्रकारं वृद्धवचनेन दर्शयति-

''अस्ति भाति प्रियं रूपं नाम चेत्यंशपञ्चकम् ।

आर्च प्रयं ब्रह्ररूपं जगदूपं ततो द्वयम्"॥ इति क्रुष्णानन्दः।

- २। पूर्वमीमांसाशास्त्रनिर्णाताधिकरणम्।
- \* [प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वसत्यत्वग्राहिणोः श्रुतिप्रत्यक्षयोविरोधेऽपि दोषशङ्काकलङ्कितात् प्रथमप्रवृत्तात् प्रत्यक्षात् निर्दोषत्वादपच्छेदन्यायेन परत्वाच श्रुतिरेव बलीयसीति सिद्धान्तलेशः॥ ७॥]
  - ३। तथा चोक्तं भीमांसान्यायप्रकाशे-

अत्र सोमयागयोरप्राप्तत्वात् सोमविशिष्टयागविधानम्, सोमवता यागेनेष्टं भावयेदिति । न चोभयविधाने वाक्यभेदः, विशिष्टस्यैकत्वात् । विशिष्टविधौ च मत्वर्थरुक्षणा, यथा सोम-पदेन मत्वर्थो रुक्ष्यते सोमवतेति ।

## मानान्तराद्दलवती श्रुतिस्तात्पर्यगोचरे । अन्यत्र त्वविरुद्धार्थे देवताविग्रहादिके ॥ ६ ॥

इत्यर्थ इति पूर्वतन्त्रसिद्धा १ मत्वर्थलक्षणा न स्यात्। तथा "यजमानः प्रस्तरः" [तै॰ सं २-६-६], "आदित्यो यूपः" [तै॰ त्रा॰ २-१-६] इत्यादिवाक्येषु तत्तिद्धि-२-पेटिकानिरूपिता गौणी वृत्तिरिप । सोम-यागपद्योः प्रस्तर-यजमानयोश्च भेदप्रत्यक्ष-मेवागमेन नाध्येतेति शङ्कते—नन्विति। एवं सिति ३ सोमपदे मत्वर्थलक्षणा न भवेदित्यन्वयः॥ ५॥

तात्पर्यवत्येव श्रुतिर्मानान्तराद्वलीयसी, न श्रुतिमात्रम् । अर्थवादानाञ्च स्तुतौ तात्पर्यम्, न तु तद्द्वारभूतेऽर्थे । तथा, विशिष्टविधेरिप न विशेषणे, वाक्यभेदापत्तेः । अतस्तत्र मानान्तरिवरोधे गौण्यादिकल्पनिमिति परिहारान्तरं वर्णयिति—मानान्तरिति । नतु तिहि तात्पर्याविषये शान्द्रप्रामाण्यायोगात् कथं विशिष्टविधौ विशेषणोपादानिसिद्धिः, देवताधिकरणे [ ब्र० १।३।६ ] देवतादिविष्रहस्ममर्थनं ४ वा १ तत्राह—अन्यतेति । अविरुद्धेऽर्थे मानमिति शेषः । तात्पर्यं प्रावल्ये नियामकम्, न तु प्रामाण्ये इति भावः ॥ ६ ॥

- १। पूर्वमीमांसाशास्त्रसिद्धा [मी० १।४]।
- २। तथा हि जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे माधवाचार्यः--

तत्सिद्धिजातिसारूप्यप्रशंसालिङ्गभूमभिः ।

षड्भिः सर्वत्र शब्दानां गौणी वृत्तिः प्रकल्पिता ॥ १।४।१२-१७ ॥

इति तत्सिद्धिपेटिका िमी० १।४।२३-२८ ]।

- ३। प्रत्यक्षात् श्रुतेः प्राबल्ये सति।
- \* [नन्वागमस्य प्रत्यक्षाद बलीयस्त्वे "यजमानः प्रस्तरः" इत्यत्र प्रत्यक्षाविरोधाय यजमान-शब्दस्य प्रस्तरे गौणी वृत्तिनं कल्पनीया । तथा "सोमेन यजेत" इत्यत्र वैयधिकरण्येनान्वये यागे इष्टसाधनत्वम् , सोमलतायां यागसाधनत्वञ्च बोधनीयमिति व्यापारभेदेन वाक्यभेदापत्तेः । सामानाधिकरण्येनान्वये वक्तव्ये प्रत्यक्षाविरोधाय 'सोमवता यागेन' इति मत्वर्थलक्षणा न कल्पनीया ; उभयत्रापि सत्यपि प्रत्यक्षविरोधे तदनाहत्यागमेन बलीयसा प्रस्तरे यजमानाभेदस्य, यागे सोमाभेदस्य च सिद्धिसम्भवादिति चेदत्रोक्तं भामतीनिबन्धे इति सिद्धान्तलेशः ॥ ८ ॥ ]
  - ४। 'तदुपर्यपि बादरायगः सम्भवात्' [ ब० १।३।९।२६ ] इत्यादिसूत्रेषु ।
- \* [तात्पर्यवती श्रुतिः प्रत्यक्षाद बलवती, न श्रुतिमात्रम् । मन्त्रार्थवादानां तु स्तुतिद्वार-भूतेऽथं वाक्यार्थद्वारमृते पदार्थे इव न तात्पर्यम् । तात्पर्यामावे मानान्तराविरुद्धदेवता-विप्रद्वादिकं न तेभ्यः सिध्येत् । अद्वैतश्रुतिस्तु उपक्रमोपसंद्वारैकरूप्यादिषद्वविधलिङ्गावगमिता-द्वैततात्पर्या प्रत्यक्षाद्व बलवतीति ततः प्रत्यक्षस्यैव बाधः, न तदिवरोधाय श्रुतेरन्यथानयनमिति सिद्धान्त्रलेशः॥ ९॥ ]

## कथिश्रिद्विषयप्राप्ता श्राह्मस्यस्य भेमे । श्रुतिर्बलीयसी नो चेद्विपरीते बलावलम् ॥ १०॥ अथवा कृष्णलेऽशक्तेलेंच्णा 'श्रपये'दिति । व्यवस्थेत्थं विवरणवार्त्तिके समुदीरिता ॥ ११॥

न तात्पर्येण श्रुतेः प्राबल्यं "कृष्णलं श्रेपयेत्" द्रियत्रोष्णीकरणलंत्रणा-नापत्तः, "तत्वमसि" क्रा॰ ६। ए। इति वाक्ये पद्येल्वं तणानापत्तेश्च ; किन्तु, श्रुतित्वादेव प्राबल्यमित्युत्सर्गः १। स च मानान्तरस्य कथश्चिद्विषयान्तरसम्भवस्यले चरितार्थस्तदसम्भवेऽपोद्यतं इति मतान्तरमाह कथश्चिदिति। अत प्यं, सिद्धान्ते प्रत्यत्तादेव्यविहारिकविषयसमप्णिनं समर्थनम्। "यज्ञमानः प्रस्तरः" [तै॰ सं॰ २-६-६] इत्यादौ तथा समर्पणे तु प्रस्तराभेदस्य पारमाधिकत्वापत्या हैतापत्तावेकमैवाहितीय-मित्यादिबहुश्रुतिविरोधः स्यादिति श्रुतेरच दौर्बल्यमिति लक्तणाश्रयणम्। 'नो चेदि'ति मानान्तरस्य गत्यन्तराभावे इत्यर्थः। अत एव, भ्रान्तिस्थले सिद्धान्तेऽनिर्वचनीयविषया-श्रुपगमो ज्ञानानां निविषयत्वायोगादिति भावः॥ १०॥

"सोमेन यजेत," "कृष्णलं श्रपयेत्" इत्यादौ कर्त्तव्यताश्रवणाद्शक्येऽर्थं विध्य-योगादपि लज्ञणा सिध्यतीत्याह—अथवेति २ ॥ १२ ॥

१। श्रुतितदितरप्रमाणयोधिरोषे सति श्रुतिरेच वाधिका भवति। यत्र च श्रुतिवाधितं प्रत्यक्षादि निरचकार्म भवति, तत्र निरचकार्षेच तेम श्रुतिरेच वाध्यते। 'सावकाशनिरवकाशयो- निरचकाशं बळवत्' इति न्यायादित्यर्थः।

<sup>\* [</sup> विवरणवार्त्तिके तु प्रतिपादितम्—न तात्र्वर्यवस्थिन श्रुतेः प्रत्यक्षात् प्राष्ट्यम् । ''कृष्णलं श्रवयेत्'' इति विवेः श्रवणस्य कृष्णलार्थत्वप्रतिपादने तात्र्वर्येऽपि कृष्णले इवरसपरा-कृतिप्रादुर्भोवपर्यन्तमुख्यश्रवणसम्बन्धः प्रत्यक्षविरुद्ध इति तदैविरोधाय श्रपणशम्बस्य उपनीकरणमात्रे छञ्चणाऽभ्युपगमात् । कथं तर्दि श्रुतेः प्रावल्यम् १ उच्यते—निर्देषित्वात् , वरंत्वाचेति सिद्धान्तिलेशः ॥ १० ॥ ]

२ । मनु प्रत्यक्षेण श्रुतिवाचे बहुन्बुदाहरणानि दक्षितानि, श्रुत्या प्रत्यक्षवाचीदाहरणं त्वेकमेव द्शितम् । तथा च 'प्रत्यक्षस्य श्रुत्यनेक्षया प्रावल्यमित्वुत्सर्गः' इति वक्तव्यम् , म तु वैपरीत्य-मित्यस्वरसादाह—अर्थवेति ।

श्री अवदा 'क्ट्रजिल अववेत', 'सीमेन बजेत' इत्यादी म प्रत्यक्षानुरोधेन लक्षणाऽश्रयंगम्,
 कि स्वनुक्षणाशस्त्रमा । न दि क्रुजिले उच्जीकरणमात्रमिव मुख्यः पाकोऽनुक्षातुं शक्यते । म बा सीमक्ष्णकरणको साम इप संदेशिकी बागः केमीबद्बुहातुं शक्यते । तथा स सत्र संत एव

<sup>ा. &#</sup>x27;मा-' C. 2. '-दिइ' B.

## ननूपक्रमवत् पूर्वं प्रत्यद्यं 'बलवच्छ्रुतेः । नैकवाक्येष्विवं बाधस्त्वपच्छेदनयादिह् ॥ १२ ॥

[ श्रुत्युपजीव्यत्वेन प्रत्यक्षाबाधशङ्कापरिहार-विचारः ] ननूपजीव्यप्रत्यच्चिरुद्धेऽर्थे <sup>2</sup>कथं श्रुतेः । मानत्वं युक्तमिति चेदत्र केचित् प्रचच्चते ॥ १३ ॥

उपक्रमाधिकरण-१-न्यामेनासञ्जातिवरोधिनः प्रत्यत्तस्य प्रावत्यमाशङ्कुन् प्रकृताकृयुद्धा-विषये एव स न्यायोऽन्यत्र त्यपच्छेदन्याय एव । अत एव, ज्येष्टमपि रज्जतप्रत्युद्धं शुक्तावाप्तोपदेशजेन बाध्यत इति परिहरति—१नैकेत्यादिना ॥ १२ ॥

वर्णपदादिगोचरप्रत्यत्तस्य श्रोताऽद्वितीयब्रह्मझानहेतुत्वेनोपजीव्यत्वात्तद्विरोधेना-पच्छेक्स्यायविरोधं शङ्कते २—नन्विति ३ ॥ १३ ॥

छक्षणाऽश्रयणम् । तस्माद अपच्छेदन्यायादिसिद्धस्य श्रुतिबलीयस्त्वस्य म कश्चिद् बाध इति सिद्धान्तलेशः ॥ ११ ॥ ]

१। वेदो वा प्रायदर्शनात्। मी० ३।३।१।२।

यथा उपक्रमन्। क्यांश्वानकाले उपसंहारनाक्यार्थज्ञाताभावेत विरोधस्युरणाभानादुष्ट्र-क्रमस्यासञ्जातविरोधित्वम् , तथा द्वेतसत्यत्वप्रत्यक्षप्रवृत्तिकाले द्वेतसिथ्यात्वबोधकश्चुत्यर्थानु-भवाभावेन विरोधस्कूर्त्यभाचात् प्रत्यक्षस्यासञ्जातविरोधित्वमित्यर्थः । बिस्तरस्तु श्रीमद्प्यय-दीक्षितस्योपक्रमपराक्रमादवगन्तव्यः ।

\* [ ननु चोपक्रमाधिकरणन्यायेनासञ्जातिवरोधित्वात् प्रत्यक्षमेवागमात् बलीयः किं न स्यात् ? उच्यते यद्रैकद्माक्रयता प्रतीयते, तद्रैकिस्मिन्नेवाथं पर्यवसान्नेन भाव्यम् , अर्थभेदे प्रतीतैक-वाक्यताभुद्भप्रसङ्गात् । यस तु प्रस्त्यतेक्रवाक्यता न प्रतीयते, तम्न पूर्ववृत्तमिन्नाष्ट्रस्य स्वाधं वोधयत्येवेति न तत्र पूर्ववृत्तस्य प्रावल्यस् । पूर्व चाद्रैताप्रस्म्य प्रत्यक्षेणैकवाक्यत्वसङ्गाऽभावात् पूर्ववृत्तमपि तद्विगगय्य स्वाधंबोधकृत्वसप्रतिहृतम् । तद्र्थं-बोधजनने च—

'पूर्वं परमजात्तत्वाद्वाधित्वेद जागते ।

प्रस्थातस्यथोत्पाद्मत्राचावाभेन सम्भवः'॥

इत्यपच्छेदन्यायस्येव प्रवृत्तिः, बोपुक्सन्यायस्य । अत एव, छोकेऽपि प्रथसवृत्तं शुक्तिकृष्य-प्रत्यक्षमाप्तोपदेशेन बाध्यत इति सिद्धान्तलेशः ॥ १२ ॥ ]

२ । यद्यपीयं शङ्का पूर्वं निराकृता, तत्रोक्तं परिहारमाक्षेप्तुं तच्छङ्कापरिहारौ पुनर्लिखतीति कृष्णानन्दः ।

३। त च सिथ्यात्वश्रुत्या वर्णपदादिसस्यत्वांशोपसदेंऽपि उपजीव्यस्वरूपांशोपसवांशायाज्ञोप-जीव्यविरोध इति वाच्यम् ; 'नेह नानास्ति किञ्चन' [ वृ ४, ४, १९, कृ ४, ११ ] दृत्यादि-श्रुतिभिः स्वरूपेणैव प्रपञ्चाभावबोधनादिति दीक्षितः।

 <sup>&#</sup>x27;त्वन खनक्तूते:' B. 2. 'मुते: कथम्' B. 3. 'न चे- A.

## न पदज्ञानमानत्वनियता शाब्दमानता । वृषभादिपदे भ्रान्त्या न्यूनाधिक्येऽपि दर्शनात् ॥१४॥ असद्विलक्तणं रूपमुपजीव्यं न तात्त्वकम्। तज्ञानिर्वचनीयार्थेष्वविरुद्धमितीतरे ॥१५॥

शान्दप्रमायां वर्णपद्ञ्ञानं भ्रमप्रमासाधारणमेव हेतुः, 'वृषभमानय' इति वाक्ये प्रमादाद् व'कारस्य भकारस्य वा अश्रवणेन पदान्तरभ्रान्ताविप शान्दप्रामाण्याविघाता-दिति परिहरति १—न पदेति। नियतान्याप्त्या आदिपदाद 'वृषमानय' इत्यत्न न्यूनाधिक्यपरिग्रहः ॥ १४ ॥

यद्यप्योग्यवाक्याच्छान्द्रप्रमानुद्येन याग्यतास्वरूपसत्त्वमुपजीन्यम् , तथापि व्याव-हारिकेष्वसद्वचानृत्तमर्थिकयासमर्थं सत्त्वमभ्युपगतमेवेत्यदोषः। न च तर्हि "नेह नानास्ति किञ्चन" वृ० ४।४।१६, कठ० ४।११ ] इति निपेधस्य प्रतियोग्यः प्रतिक्षेपकत्वे न्याघात इति वाच्यम् , रजतादिनिपेधेष्वपि यावद्वाधोद्यकालिकासद्विलक्षणप्रतियोगि-सहिष्णुत्वाभ्युपगमादिति मतान्तरमाह—असदिति। न चानन्याश्रयस्याधिष्ठानेऽपि त्रैकालिकनिपेधप्रतियोगित्वलक्षणमलीकत्वमैव रजतादेः सम्पन्नमिति वाच्यम् ,

<sup>\* [</sup> नतु तथाप्युपजीन्यत्वेन प्रत्यक्षस्यैव प्रावस्यं दूर्वारम् । अपच्छेदशास्त्रयोहि न पूर्वं परस्योपजीन्यमिति युक्तः परेण पूर्वस्य बाधः । इह तु वर्णपदादिस्वरूपग्राहकतया मिथ्यात्वबोधका-गमं प्रति प्रत्यक्षस्योपजीन्यत्वात् आगमस्यैव तिहरुद्धमिथ्यात्वाबोधकत्वरूपो बाधो युज्यते ? अश्र केचिदाहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १३ ॥ ]

१। स्वरूपोपमर्दमुपेत्येव उपजीव्यविरोधं परिहरति। प्रपञ्चसत्यत्वपक्षेऽपि 'ब्रुपमानय' इत्युदाहरणानुरोधेन श्रमप्रमासाधारणमेव शब्दप्रत्यक्षं शाब्दबोधोपजीव्यमिति वक्तव्यम्। अस्माकं तु निषेधश्रुतिप्रामाण्यात् सर्वत्र श्रमरूपमेव प्रत्यक्षं शाब्दबोधे व्यवहारान्तरेषु च कारण-मिति विशेष इति नोपजीव्यविरोधः, शब्दस्वरूपस्यानुपजीव्यत्वादिति क्रुष्णानन्दः।

<sup>\*[ &#</sup>x27;ब्रुषमानय' इत्यादिवाक्यं श्रवणदोषाद्ध 'वृषभमानय' इत्यादिरूपेण श्रण्वतोऽपि शाब्द-त्रमितिदर्शनेन शाब्दप्रमितौ वर्णपदादिप्रत्यक्षं प्रमाध्रमसाधारणमेवापेक्षितमित्यद्वैतागमेन वर्ण-ग्दादिप्रत्यक्षमात्रमुपजीव्यम्, न तत्प्रमा। तथा च वर्णपदादिस्वरूपोपमर्देऽपि नोपजीव्य-विरोध इति सिद्धान्त्रकेशः॥ १४॥]

I. '-ध-' C. 2. '-योगि-' A.

## पारमार्थिकसत्यत्वं नेह नानेति नुद्यते । व्यावहारिकसत्यत्वं न निषिद्धमितीतरे ॥१६॥

ताद्भशालीकत्वस्य प्रत्यत्तत्वायोगेनानुमैयत्वे यदेव लिङ्गं त्वया वाच्यम् तदेव पारमार्थिक-मित्थोभयव्यावृत्तमलीकत्वमस्तु, न तु त्वदुक्तमिति भावः१ ॥ १४ ॥

"नेह नाना" [बृ० ४।४।१६, कठ० ४।११] इति न प्रापञ्चिकसत्त्रया द्वैतनिषेधः, किन्तु व्यधिकरणेन पारमार्थिकसत्त्वेन, तस्य च प्रपञ्चे प्रसक्तिः स्मृत-२-रजतस्य शुक्ताविव तद्दविविक्तज्ञानमेव । अत पव, "नेदं रजतम्, किन्त्वन्यदेव" इति पारमार्थिकस्य पृथगवमर्श इति सत्ता-३-वैविध्यमभ्युपगच्छतां मतमाह—पारमार्थिकेति ४ । नुद्यते निषिध्यते इत्यविरोध इत्यर्थः ॥ १६ ॥

- १। तथा हि, पूर्वमते प्रत्यक्षज्ञानमात्रमुपजीव्य विषयो वर्णपदादिलक्षणो नोपजीव्य इत्युक्तम्। तद्युक्तम्, निर्विषयप्रत्यक्षज्ञानायोगात्। अतो वर्णपदादिस्वरूपमपि स्वीकर्त्तव्य-मेव। तथा च उपजीव्यविरोधं पूर्वसमाधानं न साध्विति भावः।
- \* [अन्ये त्वाहुः—शाब्दप्रमिती वर्णपदादिस्वरूपसिद्धः नपेक्षायामप्ययोग्यशब्दात् प्रमित्यनुद्याद योग्यतास्वरूपसिद्धः पेक्षाऽस्ति । तदपेक्षायामपि नोपजीव्यविरोधः । "नेष्ट नानास्ति" इति श्रुत्या निषंधेऽपि यावद्वब्रह्मज्ञानमनुवर्त्तमानस्यार्थक्रियासंवादिनोऽसद्विल्क्षण-प्रपञ्चस्वरूपस्याङ्गीकारात् । अन्यथा, प्रत्यक्षादीनां व्यावहारिकप्रमाणानां निर्विषयत्वप्रसङ्गात् । एतेन प्रपञ्चस्य स्वरूपेण निषंधे शश्यक्षद्भत्त्वमेव स्यादिति निरस्तं ब्रह्मज्ञाननिवर्त्त्यस्वरूपा-ङ्गीकारेण वैषम्यादिति सिद्धान्तलेशः ॥ १५ ॥ ]
  - २ । अन्यथाख्यात्यवष्टमभेनोक्तम्—स्मृतेत्यादि ।
- ३ । त्रिविधं सत्त्वं पारमार्थिकम्, व्यावहारिकम्, प्रातिभासिकञ्चेति । तत्र पारमार्थिकं सत्त्वं ब्रह्मगः, व्यावहारिकं सत्त्वमाकाशादेः, प्रातिभासिकं सत्त्वं शुक्तिरजतादेः । तथा च 'घटः सन्' इति प्रत्यक्षस्य व्यावहारिकसत्त्वविषयत्वेन प्रामाण्यम् । अस्मिन् पक्षे घटादेर्ब्रह्मणि निषेधो न स्वरूपेण, किन्तु पारमार्थिकत्वेनैवेति न विरोध इति वेदान्तपरिभाषायामनुमानपरिच्छेदे धर्मराजाध्वरीन्दः ।
- ४। उपजीव्यविरोधं प्रकारान्तरेण परिहरति । तथा च प्रपञ्चस्य ज्ञाननिवर्त्यस्वरूपाङ्गी-काराब्रिःस्वरूपत्वलक्षणासत्त्वं नास्तीति तस्य शशश्रङ्गादिवैषम्योक्तिर्युक्तेति भावः ।
- \* [ अपरे तु—''नेह नानास्ति'' इति श्रुतेः सत्यत्वेम प्रपञ्चनिषेधे एव तात्पर्यम्, म स्वस्पेण । निषेधस्य स्वरूपाप्रतिक्षेपकत्वे तस्य तिन्नषेधत्वायोगात् । तत्प्रतिक्षेपकत्वे प्रत्यक्ष-विरोधात् । यथा श्रुक्तौ रजताभासप्रतीतिरेव सत्यरजतप्रसिक्तिरिति तिन्नषेधः, अत एव 'नेदं रजतम्, किन्तु तत्', 'नेयं मदीया गौः, किन्तु सैव,' 'नाप्र वर्त्तमानश्रेत्रः, किन्त्वपवरके' इति

# अन्येऽविवेकादेकैव ब्रह्मसत्ता घटादिषु। अस्तिकृष्टे द्यध्यासोऽन्यत्र संसर्गकल्पनम् ॥१७॥

[ प्रतिबिम्बसत्यत्वनिराकरण-विचारः ]

## नन्वेवं स्वमुखं स्वस्यासिक्षकृष्टमितीतरत्'। दर्पणेऽध्यस्तमा'पन्नं प्रतिबम्बं मृषेति चेत्॥ १८॥

ब्रह्मसत्तेवैका प्रपञ्चे प्रातिभासिके च भासते। इवं त्विमवाश्यस्तरजते तादू-प्येण च प्रपञ्चनिषेधे याचितमण्डनप्रत्यर्पण इच कोपजीव्यविरोधोऽप्रसक्तमित्येश्वता वेति मतान्तरमाह—अन्य इति । नन्वेषं शुकाविष प्रसिद्धरजतस्यैव भाजसम्भवा-द्वाधे च तादूर्येणीव पुरोवर्त्तिको निषेधसम्भवाद्यानिर्वचनीयरजतोपगमो वृथेत्याशङ्कृचाह —असिक्छे १ इति । सर्वाधिष्ठाने ब्रह्मसत्ताया इच सत्यरजतस्यासिक्षधानेन वैष-म्यावित्यर्थः । अत षव, गृह्ममाणाऽऽरोपस्थले संसर्गमात्रमध्यस्यते, न संसर्गात्याह— अन्यत्रेति । शङ्क्षपीतिमाध्यासादावित्यर्थः ॥१७॥

अस्यिक्क छारोपे अनिर्वचनीय विषयो तपत्तिनियमे ऽप्यनिष्ठमा शङ्कृते निविद्य । दर्प-निविध्यमानस्यान्यत्र सत्त्वमवगम्यते, एवं सत्यत्वाभासप्रतीतिरेव सत्यत्वप्रसिक्किरिति तिन्निषेधोप-पत्तेः । अतो वर्णपद्योग्यतादिस्वरूपोपमईशङ्काभावान्नोपजीन्यविरोध इत्याहुरिति सिद्धान्त-केशः ॥१६॥ ]

- १। तथा हि दीक्षितः-
- म च ब्रह्मगतपारमार्थिकसत्ताऽतिरेकेण प्रपन्ने सत्त्वाभासानुपगमे व्यवहितसत्यरजतातिरेकेण शुक्तौ रजताभासोतपत्तिः किमर्थामुपेयत इति वाच्यम् ; व्यवहितस्यासन्निकृष्टस्यापरोक्ष्यासम्भवात् सन्निर्वाहाय तदुपगमात् ।
- \* [ अन्ये तु—ब्रह्मणि पारमार्थिकसत्यत्वम्, प्रपञ्चे व्यावहारिकसत्यत्वं सत्यत्वाभासक्यम्, 
  ग्रुक्तिजसान्ने प्रम्विभासिकसत्यत्वं ततोऽपि निकृष्टमिति सत्तान्नेविध्यं नोपेयते, अधिष्ठानव्यक्षातपारमार्थिकसत्ताऽनुनेधादेव चटावो श्रुक्तिजनादो च सत्त्वाभिमानोपप्रस्था सत्यत्वाभागक्ष्यपनान्य
  निष्प्रमाणकत्वात् । एत्रज्ञ प्रपञ्चे सत्यत्वप्रसीत्यभावात्, सत्तात्वात्भ्यापन्ने बद्धाणि वत्प्रज्ञीतेरेवाविक्षेत्रेन प्रपञ्चे वत्प्रसत्तप्रुपप्रनेश सत्यत्वेन प्रपञ्चिक्षेपे नोमनीव्यक्रिक्षेपः, न द्या
  अप्रसन्त्वनिभ्रवसीत्याद्वरिक्षि सिद्धारसक्ष्याः ॥ १७ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-mi' C. 2. '-au-' B.

# दर्पणादिषरावृत्ते निजेर्नयनरिमिनः । सिन्नकृष्टं मुखं तत्रोपाध्यन्तःस्थितिविश्रमः ॥ १६ ॥ न दर्पणे मुखाध्यासः संस्कारादेरसम्भवात् । ममेदिमिति भानाचेत्याहुर्विवरणानुगाः ॥ २० ॥

नाध्यस्तमुखस्य प्रीवास्थमुखादन्यत्वे मृषात्वे च ब्रह्मप्रतिविम्बभूतजीवस्यापि तथात्वा-पत्तौ १ "तस्वमसि"[ ह्या० ६।८।७ ] इत्याद्युपदेशवैयर्थ्यमिति भावः॥ १८॥

नाऽयं दोषः । दर्पणप्रतिघातपरावृत्त'नयनरिमिभः २ मुखस्य सिन्नस्टित्वात्तस्य दर्पणसंसर्गमात्रमध्यस्यत इति परिहरति—दर्पणादीति द्वाभ्याम् ॥ १६ ॥

मुखाध्यासवादिना अवश्यं तद्गोवरसंस्कारोऽध्यासहेतुर्वाच्यः। न च सोऽन्यथोप-पाद्यितुं शक्यत इत्याशयेनाह—नेति। 'ममैदं मुखं दर्पणे भाति, नात्र मुख-मस्ति' इति संसर्गतद्वाधयोरनुभवादिप तन्संसर्गमात्वाध्यास इत्याह—ममैति॥ २०॥

#### १। तथा हि कृष्णानन्दः—

यदि बिम्बप्रतिबिम्बयोरभेदे प्रतिबिम्बापरोक्ष्यं स्वमुखप्रतिबिम्बस्थले न सम्भवति, तर्हि प्रतिबिम्बो बिम्बाद भिन्नो मिथ्याभूत एवास्तु, का हानिरहैतवादिन इति शङ्कते । तस्य हानि पूर्ववादी दर्शयति—जीवो ब्रह्मणः सकाशात् स्वरूपतो भिद्यते, ब्रह्मप्रतिबिम्बत्वात्, सामान्य-व्यासी मुखप्रतिबिम्बवत् । ततश्च जीवो मिथ्या, ब्रह्मभिन्नत्वात्, घटादिवदित्यर्थः ।

- \* [ नन्त्रेवं प्रतिबिन्त्रश्रमस्थठेऽपि ग्रीवास्थमुखातिरेकेग दर्पणे मुखाभासीत्पत्तिरुपेया स्यात् । स्वकीये ग्रीवास्थमुखे नासाद्यविद्यत्रप्रदेशापरोक्ष्यसम्भवेऽपि नयनगोलकल्लाटादि- प्रदेशापरोक्ष्यायोगात्, प्रतिबिन्त्रश्रमे नयनगोलकादिप्रदेशापरोक्ष्यदर्शनाचेति सिद्धान्त- लेशः ॥ १८ ॥ ]
  - २ । तथा हि नयनरश्मीनां परावृत्त्य बिम्बग्राहित्वं छरेश्वराचायेंरुक्तम्— 'दर्पणाभिहता दृष्टिः परावृत्त्य स्वमाननम् । व्याप्नुवत्याभिमुख्येन व्यत्यस्तं दर्शयेन्सुखम्'॥ इति कृष्णानन्दः ।
- \* [ अत्र विवरणानुसारिणः प्राहुः—ग्रीवास्थ एव सुखे दर्पणोपाधिसन्निधानदोषाद दर्पण-स्थत्वप्रत्यङ्सुखत्वविम्बभेदानामध्याससम्भवेन न दर्पणे सुखस्याध्यासः कल्पनीयः, गौरवात्, 'दर्पणे सुखं नास्ति' इति संसर्गमात्रबाधात्, मिथ्यावस्त्वन्तरत्वे 'नेदं सुखम्' इति स्वरूप-

I. '-परावसं' Ç.

अद्वेतः विद्याचार्यास्तु पार्श्वस्थै भेंददर्शनात्। ग्रीवास्थादन्यदध्यस्तं प्रतिबम्बमुखं विदुः॥ २१॥ सामान्यतोऽपि संस्कारो विशेषारोपकारणम्। स्वप्ने तथैव वाच्यत्वादिह बिम्बानुसारिता॥ २२॥

जीव-२-त्रैविध्यमभ्युपगच्छतां मतमनुसरकाह—अद्वैतेति ३॥ २१॥

तद्गोचरसंस्काराभावे कथं तद्दश्यासस्तत्राह—सामान्यतः इति । स्वप्ने विशिष्य तद्गोचरसंस्काराभावेऽपि अदृष्टचरपुरुशदेईर्शनेन सामान्यगोचरसंस्कारस्यैव तत्र विशेषारोपहेतुत्वस्यावश्यवाच्यत्वाद्वापि तत्सम्भवाद्दोषः ४ इत्यर्थः । स्वप्नाद् यो विशेषस्तमाह—इहेति ॥ २२ ॥

बाधापतेः, 'दर्पणे मम मुखं भाति' इति स्वमुखाभेदप्रत्यभिज्ञानाचेति सिद्धान्त-देशः॥ १९-२०॥ ]

- १ । बिम्बप्रतिबिम्बयोर्भेदपक्षिनराकरणपूर्वकं तद्भेदपक्षो निरूपितः । इदानीं तयोरभेद-निराकरणपूर्वकं भेदपक्षं निरूपयति—अद्वैतेति ।
- २ । पारमार्थिकव्यावहारिकप्रातिभासिकभेदेन जीवस्त्रिविध इति पक्षः प्रथमपरिच्छेदे निरूपित इति बोध्यम् ।
- ३। बालाः खलु जलाशयादौ भयङ्करं प्रतिबिम्बं दृष्ट्वा तं विद्वाय पलायन्ते, सौम्यं प्रीतिकरं प्रतिबिम्बं दृष्ट्वा तमुपादातुमिच्छन्ति, प्रतिबिम्बदेशं गच्छन्ति चेति सर्वानुभवसिद्धम्। तदुक्तं कर्णामृताचार्येः—

'रत्नस्थले जानुचरः कुमारः संक्रान्तमात्मीयमुखारविन्दम् । आदातुकामस्तद्लाभखेदाद्विलोक्य धात्रीत्रदनं रुरोद'॥ इति कृष्णानन्दः ।

- \* [ अद्वैतविद्याकृतस्तु प्रतिबिध्वस्य मिथ्यात्वमभ्युपगच्छतां त्रिविधजीववादिनां विद्यारण्य-गुरुप्रमृतीनामभिप्रायमेवमाहुः—चैत्रमुखाद भेदेन तत्सदृशत्वेन च पार्श्वस्थैः स्पष्टं निरीक्ष्यमाणं दर्पणे तत्प्रतिबिध्वं ततो भिन्नं स्वरूपतो मिथ्यैव, स्वकरगतादिव रजताच्छूक्तिरजतम् । न च 'दर्पणे मम मुखं भाति' इति बिध्वाभेदज्ञानविरोधः । स्पष्टभेदद्वित्वप्रत्यङ्मुखत्वादिज्ञानविरोधेना-भेदज्ञानासम्भवात् , 'दर्पणे मम मुखम्' इति व्यपदेशस्य स्वच्छायामुखे स्वमुखव्यपदेशचद गौणत्वाद । तस्मात् स्वरूपतः प्रतिमुखाध्यासपक्ष एव श्रेयानिति सिद्धान्तलेशः ॥ २१ ॥ ]
  - ४। तथा हि दीक्षितः—

न च प्रतिबिम्बस्य स्वरूपतो मिथ्यात्वे ब्रह्मप्रतिबिम्बजीवस्यापि मिथ्यात्वापत्तिदीयः, प्रति-बिम्बजीवस्य तथात्वेअ्यविष्य्वज्ञावस्य सत्यतया मुक्तिभाक्त्वोपपत्तेरिति ।

## नच्छाया नापि वस्त्वन्यत् प्रतिबिम्बमसम्भवात् । नन्वध्यासोऽप्ययुक्तोऽस्योपादानाज्ञानाःसम्भवात् ॥२३॥

यत्तु केचिच्छायैव प्रतिबिम्ब इत्याद्धः यद्यान्ये द्रव्यान्तरिमति १, तदुभयं निराचिष्टे— नेति । गेहादिनिरुद्धातपादिप्रदेशाश्चितं तम पव हि च्छाया । न चाऽऽदित्यादिप्रति-बिम्बे तमस्त्वसम्भवः । द्रव्यान्तरिमत्यप्यसङ्गतम् । तद्धि प्रतीयमानपरिमाणादि-वन्न वा । अन्त्ये, न तेन प्रतीतिनिर्वाहः २ । आद्ये तु, दर्पणाद्युदेरेऽसमावेशः ३ इत्य-सम्भव इति भावः । ननु दर्पणप्रत्यत्तेण तद्शानवशादुपादानाभावे कथं प्रतिबिम्बाध्यास इति शङ्कते—नन्विति ४ ॥ २३ ॥

- \* [ न च तत्रापि पूर्वानुभवसंस्कारदोर्घट्यम् । पुरुपसामान्यानुभवसंस्कारमात्रेण स्वप्नेप्व-दृष्टचरपुरुषाध्यासवन्मुखसामान्यानुभवसंस्कारमात्रेण दृष्णेषु मुखिवशेषाध्यासोपपत्तः । इ्यांस्तु भेदः—स्वप्नेषु शुभाशुभद्देत्वदृष्टानुरोधेन पुरुषाकृतिविशेषाध्यासः, इह तु बिम्बसन्निधानानु-रोधेन मुखाकृतिविशेषाध्यास इति सिद्धान्तलेशः ॥ २२ ॥ ]
  - १। तमसो द्रव्यान्तरत्वं सांख्येरुक्तम् । सा० सू० भा० १—५६ ।
- २ । अन्त्ये, न तेन द्रव्यान्तरेण रूपविशेषादिघटितप्रतिविम्बोपलम्भनिर्वाह इति व्यर्थं तत्-कल्पनमिति दीक्षितः ।
- ३ । प्रथमे तु कथमेकस्मिन्नल्पपरिमाणे युगपदसङ्कीर्णतया प्रतीयमानानां महापरिमाणाना-मनेकमुखप्रतिबिम्बानां सत्यतानिर्वाह इति दीक्षितः ।
  - ४। तथा हि कृष्णानन्दः—

प्रतिबिम्बाध्यासपक्षे हि तस्योपादानमज्ञानं वाच्यम् ; तच न सम्भवति । सर्वात्मना दर्पणादिरूपाधिष्ठानगोचरसाक्षात्कारेण दर्पणाद्यविद्यक्षचेतन्यनिष्ठाज्ञानस्य निवृत्तत्वात् तादृश-साक्षात्कारे सत्येवानुवर्त्तमानस्य प्रतिबिम्बाध्यासस्य तिव्वत्र्यत्वायोगात्तिवर्त्तकज्ञानान्तरानुप- लम्भाच ज्ञानेकनिवर्त्यत्वं विना तस्य मिथ्यात्वानुपपत्तेः । तस्मात्तन्मिथ्यात्ववादोऽप्यसङ्गत इत्याक्षेपाभिप्रायः ।

यथा श्रुक्तिरजते श्रुक्त्यज्ञानस्य तत्कारणस्यान्वयव्यतिरेकसिद्धस्य पूर्वं निरूपणं कृतम्, तथा प्रतिबिम्बाध्यासे 'दर्पणाद्यज्ञाने सति प्रतिबिम्बाध्यासः, तदभावे तदभावः' इत्यन्वयव्यतिरेक-शास्त्रिनस्तत्कारणस्याज्ञानस्य कस्यचिद्निरूपणात् तन्निवर्तकज्ञानस्य चानिरूपणादित्यर्थः।

\* [ यत्तु प्रतिबिम्बं दर्पणादिषु सुखच्छायाविशेषरूपतया सत्यमेवेति कस्यचिन्मतम् , तन्न । छाया हि नाम शरीरादेस्तत्तदवयवैरालोके कियदेशव्यापिनि निरुद्धे तत्र देशे छन्धात्मकं तम एव ।

<sup>1. &#</sup>x27;-ज्ञानसमा-' A. '-ज्ञानसंच्याद' B.

## अत केचिद्विद्याऽत्रावरणांशे विनश्यति । विद्येपांशे तु बिम्बादिप्रतिबद्धाऽस्य कारणम् ॥ २४ ॥ मूलाऽविद्याऽथवा हेतुर्विद्येपांशेन संस्थिता । बिम्बादिदोषजन्यत्वान्मिथ्येत्यन्ये प्रचन्तते ॥ २५ ॥

परिहरति—अत्रेति । दर्पणप्रत्यत्तेणाविद्याया आवरणांशस्यैव नाशः, वित्तेपांशे तु सा विम्वसन्निधानादिप्रतिबन्धान्न नश्यतीति सैवोपादानं प्रतिबिम्बस्येत्यर्थः १ ॥ २४ ॥

नैतत् साधु, यत्र पूर्वमैव दर्पणप्रत्यत्तं पश्चाद्विम्बसित्रधानं तत्र प्रतिबन्धका-भावाद्वित्तेपांशस्यापि विनाशे प्रतिबिम्बानुद्यप्रसङ्गात् ; किन्तु मूलाज्ञानमैव प्रतिबिम्बो-पादानम् । न च तत्रापि तुरुषो दोषः पराग्विषयवृत्तीनां स्वस्वविषयाविन्छन्नचैतन्य-प्रदेशे मूलाज्ञानावरणशक्तयंशाभिभावकत्वेऽपि तदीयवित्तेपानिवर्त्तकत्वस्य व्यावहारिक-वित्तेपानिवृत्त्या क्लप्तत्वादिति परिहारान्तरमाह—मूलाऽविद्येति २ । ननु तर्हि प्रति-बिम्बस्य व्यावहारिकत्वापत्तिरित्याशङ्कवाह—बिम्बादीति ॥ २४ ॥

- न च मौक्तिकमाणिक्यादिप्रतिबिम्बस्य तमोविरुद्धसितलोहितादिरुपवतस्तमोरूपच्छायात्वं युक्तम्। न वा तमोरूपच्छायारहिततपनादिप्रतिबिम्बस्य तथात्वमुपपन्नम्। तस्मादसङ्गतः प्रतिबिम्बसत्यत्ववादः। ननु तन्मिथ्यात्ववादोऽपि अयुक्तः, शुक्तिरजत इव कस्यचिदन्वय-व्यतिरेकशालिनः कारणस्याज्ञानस्य निवर्त्तकस्य च ज्ञानस्य चानिरूपणादिति सिद्धान्त-लेशः।। २३॥]
- १। शुक्तौ रजताध्यासात् पूर्वमिदन्त्वात्मना साक्षात्कारसत्त्वेऽि शुक्तित्वादिविशेषात्मना साक्षात्कारो नास्तीति तन्नाधिष्ठानविशेषांशावरणमज्ञानमुपादानं लभ्यते। प्रकृते तु, चक्षुः-सिन्नकृष्टे दर्पणे प्रतिबिक्त्वाध्यासात् पूर्वमिदन्त्वात्मनेत्र दर्पणत्वादिविशेषात्मनाऽिष साक्षात्कार-सत्त्वेन सर्वात्मनाऽिषष्ठानसाक्षात्कारोऽस्ति। तथा च तेनाधिष्ठानविशेषावरणस्याज्ञानस्य निवृत्तत्वान्न तदुपादानं सम्भवतीत्येतद् युक्तमेवेति कृष्णानन्दः।
- \*[अत्र केचित्—यद्यपि सर्वातमनाऽधिष्ठानज्ञानन्तरमपि जायमाने प्रतिबिम्बाध्यासे नाधिष्ठानावरणमज्ञानमुपादानम्, न वाऽधिष्ठानविशेषांशज्ञानं निवर्तकम्, तथाप्यधिष्ठानाज्ञान-स्यावरणशक्तयंशेन निवृत्तावपि विश्लेपशक्तयंशेनानुवृत्तिसम्भवात् तदेवोपादानम्, बिम्बो-पाधिसन्निधिनिवृत्तिसचिवं वाधिष्ठानज्ञानं सोपादानस्य तस्य निवर्तकमित्याद्वरिति सिद्धान्त-लेशः ॥ २४ ॥ ]
  - २। दर्पणाद्यविञ्जत्रवेतन्वे दर्पणाद्युवादानभूतं मुलाज्ञानमेकमस्ति। दर्पणादिज्ञाननिषर्य-

# बिम्बापसरणाध्यत्ताद्वित्तेपांशस्य बाधनम् । विरोधादथवा ब्रह्मज्ञानेनैवास्य बाधनम् ॥ २६ ॥

बिम्बसिश्वधानस्वच्छत्वादिदोषजन्यत्वात् प्रातिभासिकत्वमित्यर्थः । तथा चाविद्याति-रिक्तदोषाजन्यत्वमेव व्यावहारिकत्वे तन्त्वमिति भावः । ननु तर्हि बिम्बापसर-णेऽपि' यावद् ब्रह्मज्ञानोद्यं प्रतिबिम्बानुवृक्तिः स्यादुपादानमूलाक्षानसत्त्वादिति चेत्तत्राह —विम्बेति । बिम्बापसरणसहस्रताधिष्ठानज्ञानं मूलाज्ञानाः निवर्त्तकत्वेऽपि स्वविरुद्ध-तत्कार्यविद्योपनिवर्त्तकमेवेत्यर्थः । 'विरोधादि'ति पूर्वान्विय । अस्तु ज्ञानेनैव प्रति-बिम्बाध्यासबाधः, बिम्बापसरणाध्यद्गेण तु मुद्गरप्रहारेण घटादेरिव तिरोधानमात्र-मित्याशयेन परिहारान्तरमाह—अथवेति १॥ २६॥

मबस्थारूपाज्ञानमप्यपरमस्ति । तत्र मूलाज्ञानस्येव दर्पणाद्युपादानत्ववत प्रतिबिम्बाध्यासो-पादानत्वमपीति परिहारान्तरमाहेति कृष्णानन्दः ।

- \* [ अन्ये तु—ज्ञानस्य विक्षेपशक्तयंशं विद्वायाऽऽवरणशक्तयंशमात्रनिवर्तकत्वं न स्वाभा-विकम् । ब्रह्मज्ञानेन मूलाज्ञानस्य शुक्तयादिज्ञानेनाऽवस्थाऽज्ञानस्य वाऽऽवरणशक्तयंशमात्रनिवृत्तौ तस्य विक्षेपशक्त्या सर्वदाऽनुवृत्तिप्रसङ्गात् । अतः मूलाज्ञानमेव प्रतिबिम्बाध्यासस्योपादानम् । म च प्रतिबिम्बस्य मूलाज्ञानकार्यत्वे व्यावद्वारिकत्वापत्तिः, अविद्यातिरिक्तदोषाजन्यत्वस्य व्यावद्वारिकत्वप्रयोजकत्वात् । प्रकृते च, तद्दतिरिक्तविम्बोपाधिसिन्निधानदोषसद्भावेन प्राति-भासिकत्वोपपत्तरित्याद्वरिति सिद्धान्तलेशः ॥ २५ ॥ ]
- १। बिम्बोपाध्योः सन्निधिविगमकाले प्रतिबिम्बाध्यासस्य सूक्ष्मावस्थालक्षणनाशे सत्यपि बाधरूपा निवृत्तिस्तदा नास्ति । सा तु ब्रह्मज्ञानाधीनैव, तस्यैव सदुपादानमूलाज्ञान-निवर्त्तकत्वादिति भावः।
- \* [ न चैवं सित विम्बोपाधिसिनिष्टिनिष्ट् तिसदृक्तस्याप्यधिष्टानज्ञानस्य प्रतिविम्बाध्यासा-निवर्त्तकत्वप्रसङ्गः, तन्मूलाज्ञानिवर्त्तकत्वाभावादिति वाच्यम्, विरोधाभावात् । ब्रह्माज्ञाना-निवर्त्तकत्वेऽपि तदुपादानकप्रतिबिम्बाध्यासिवरोधिविषयकतयाऽधिष्टानयाथात्म्यज्ञानस्य प्रति-बन्धकविरहसिववस्य तिव्वर्त्तकत्वोपपत्तेः । अथवा, स्वोपादानाज्ञाननिवर्त्तकब्रह्मज्ञाननिवर्त्त्यं पृवायमध्यासोऽस्तु । व्यावहारिकत्वापत्तिस्तु अविद्यातिरिक्तदोषजन्यत्वेन प्रत्युक्तेत्याद्वुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ २६ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-सार्थी' A. 2. '-ज्ञाननि C.

## [स्वाप्रपदार्थाधिष्ठान-विचारः]

सुषुप्तचाख्यं तमोऽज्ञानं तद्दीजं स्वप्तबोधयोः' । इत्याचार्योक्तितः स्वाप्ताध्यासोऽप्येवं' प्रतीयताम् ॥२७॥ जाप्रत्प्रबोधवाध्यत्वमन्ये स्वप्तस्य मन्वते । दण्डभ्रान्तेरहिभ्रान्त्या दृढयेवात्र वाधनम् ॥२८॥

एवं स्वाप्तस्याप्यवस्थाऽज्ञानग्रुन्येऽहङ्कारोपिहते ग्रुद्धे वा चैतन्येऽभ्यासानमूलाज्ञानो-पादानकत्वमागन्तुकनिद्रादाषजन्यत्वात् प्रातिभासिकत्वं ब्रह्मज्ञानबाध्यत्वञ्चेति सप्रमाण-माह—सुषुप्तीति । बोजमुपादानम् । स्वप्नबोधयोः स्वप्नजागरितयोः । 'एविम'ति विम्बबदेव मूलाज्ञानकार्यत्वमित्यर्थः ॥ २७ ॥

"बाध्यन्ते चैते रथाद्यः स्वप्तद्याः" इति भाष्योक्तेर्विवरणे 'ज्ञानेन प्रपञ्चबाघे स्वप्न-प्रत्यनीकजाप्रद्वोधवादि'ति द्यान्तितत्त्वाज्ञागरे स्वप्नमिध्यात्वानुभवाच जाप्रद्वोधः स्वप्न-बाधक इति मतान्तरमाह—जाप्रदिति २ । नन्पादानाः ज्ञाने सति कथं बाधस्तत्राह— दण्डेति । उत्तरभ्रान्तिदार्ढ्यं सति, सत्यप्यज्ञाने पूर्ववाधाभिमानोदयादित्यर्थः ॥ २८ ॥

- १। एवं स्वप्नाध्यासस्यापि मूलाज्ञानकार्यतया अविद्यातिरिक्तनिद्रादिद्रोषजन्यतयैव प्रातिभासिकत्वमिति। प्रबोधकाले स्वप्नप्रयञ्चस्य सुक्ष्मावस्थापत्तिरूपनाशे सत्यपि बाधरूपा निवृत्तिर्वद्यज्ञानैकसाध्येति बोध्यमिति कृष्णानन्दः।
- \* [ एवं स्वप्नाध्यासस्याप्यनविच्छन्नचैतन्ये अहङ्कारोपहितचेतन्ये वाऽवस्थारूपाज्ञान-ज्ञून्येऽध्यासात्,

'खुप्ताख्यं तमोऽज्ञानं यद् बीजं स्वप्नबोधयोः' । इति आचार्याणां स्वप्नजाप्रतप्रपञ्चयोरेकाज्ञानकार्यत्वोक्तंश्च मूलाज्ञानकार्यतया स्वोपादाननिवर्त्तक-ब्रह्मज्ञानेकबाध्यस्य अविद्यातिरिक्तनिद्रादिदोपजन्यतयेव प्रातिभासिकत्वमिति केचिदाहुरिति सिद्धान्सलेशः ॥ २७ ॥ ]

- २ । 'अविद्यातिरिक्तदोषजन्यत्वं प्रातिभासिकत्वप्रयोजकम्' इति मतेन स्वप्नाध्यासस्य निद्रादिदोषजन्यस्य प्रातिभासिकत्वमुपपादितम् । 'व्यवहारकाले बाध्यमानत्वं प्रातिभासिकत्व-प्रयोजकम्' इति मतेन तस्य तदुपपादयतीति कृष्णानन्दः ।
- \*[अन्ये तु—'बाध्यन्ते चैते स्थादयः स्वप्तद्दष्टाः प्रबोधे' इति भाष्योक्तेः, 'अविद्यात्मक-बन्धप्रत्यनीकत्वात् जाप्रद्वोधवत्' इति विवरणदर्शनात्, उत्थितस्य स्वप्नमिथ्यात्वानुभवाद्य

<sup>1. &#</sup>x27;-बन्धयी:' B. 2. '-दानज्ञाने' C.

'व्यावहारिकमावृत्य' जोवं निद्रा तमोमयो। स्वाप्तमांविःकरोत्यर्थं बाध्यं प्राग् जोवबोधतः॥ २६॥ नन्वहङ्कृत्यविद्यक्षेऽनविद्यक्षे च नोचितः। स्वाप्ताध्यासोऽनहम्भावाचचुराद्यनपेचणात्॥ ३०॥

जाप्रज्ञीवप्रपञ्चावानृण्वती मूलाज्ञानावस्थाविशेषरूपनिद्रैव स्वाप्तजीवप्रपञ्चयो-रुपान्।निर्मिति प्रागुक्तं भारतीतीर्थमतमाह—च्यावहारिकमिति १। प्राक्तनजाप्रज्जीव-प्रपञ्च'प्रबोधाद्वास्यमिति प्रपञ्चविशेषणम् ॥ २६ ॥

अहङ्कारोपहिते शुद्धे वा चैतन्ये प्रागुक्तः स्वाप्नाध्यासो न युक्तः । आद्ये, अहं गजो गजवान् वेति भानापत्तेः । द्वितीये, बाह्यघटादाविव प्रमातृसम्बन्धाय चाक्तुषादिवृत्यपेत्ता-

जाग्रद्धोधः स्वाप्नाध्यासनिवर्त्तक इति ब्रह्मज्ञानेतरज्ञानबाध्यतयैव तस्य प्रातिभासिकत्वमित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ २८ ॥ ]

## १। तथा च कृष्णानन्दः—

अधिष्ठानयाथात्म्यज्ञानस्यैवाध्यासनिवर्त्तकत्वनियमेऽपि प्रकृते नानुपपत्तिरिति मत्वा तद्दनुगुणं मतमाह । अस्मिन् मते व्यावद्वारिकतीवः स्वप्नप्रपञ्चद्रष्टुः प्रातिभासिकजीवस्याधि-ष्ठानम् । स्वप्नप्रपञ्चस्य च जायत्प्रपञ्च प्रवाधिष्ठानम्, न त्वनविच्छन्नचेतन्यादिकम् । द्विविधाधि-ष्ठानावरणद्वारा च निद्रारूपमवस्थाऽज्ञानं द्रष्टृदृश्यात्मकद्विविधस्वप्नप्रपञ्चोपादानम् , न तु मूलाज्ञानम्, तस्यं ब्रह्मचेतन्यमात्रावरकत्येन व्यावद्वारिकजीवाद्यावरकत्वाभावात् । तत्रश्र व्यावद्वारिकजीवजगद्वगोचरस्य प्रबोधस्याधिष्ठानयाथात्म्यज्ञानरूपत्वात् तेन स्वप्नाध्यासबाधः सम्भवतीति तात्पर्यार्थः ।

\* [ अपरे तु—जाग्रद्दभोगप्रदकर्मोपरमे सित जाग्रत्प्रपञ्चद्रष्टारं प्रतिबिम्बरूपं व्यावहारिकं जीवं तद्दृहरयं जाग्रत्प्रपञ्चमप्यावृत्य जायमानो निद्रारूपो मूलाज्ञानस्यावस्थाभेदः स्वाप्तप्रपञ्चा- ध्यासोपादानम्, न मूलाज्ञानम् । एवज्ञ, पुनर्जाग्रद्दभोगप्रदक्तमोद्दभृते बोधे व्यावहारिक- जीवस्वरूपज्ञानात् स्वोपादाननिद्रारूपाज्ञाननिवर्त्तकादेव स्वाप्तप्रपञ्चबाध इत्याहुरिति सिद्धान्त- छेशः ॥ २९ ॥ ]

 <sup>&#</sup>x27;जायत्पपच-' B. 2. '-माहत्ता' A-C. 3. '-विष्क-' B. 4. '-वीध-' C.

## अत्र द्वितीय आचल्युः केचिद्देहाम्तरेव तम् । स्वाप्तधोवृत्त्यभिव्यक्तशुद्धचैतन्यसंश्रयम् ॥ ३१ ॥ अन्येऽनहमविच्छन्नाऽविद्याबिम्बितचिद्गतम् । तद्भास्यं तद्धिष्टानवृत्त्या मातरि तत्प्रथाम् ॥ ३२॥

पत्तेरित्याशयेन शङ्कते—निन्विति १। 'अनहम्भावादि'ति स्वाप्नगजादौ द्रष्टुः स्वदेहसुख-दुःखादाविवाहंतादातम्यसंसर्गयोरनुभवादित्यर्थः ॥ ३०॥

अन्तःकरणस्य बहिरस्वातन्त्र्येऽपि देहान्तःस्वातन्त्र्यान्निद्रोद्बुद्धसंस्कारेण गजाकार-वृत्युद्ये तद्वविद्धन्नशुद्धचिन्निष्ठाऽविद्या स्वाप्तःगजाद्याकारेण विवर्त्तते २ इति प्रमातृसम्बन्धात् तद्भानोपपत्तिरिति विवरण।पन्यासकन्मतेन द्वितीयकल्पे दोषमुद्धरित—अत्रेति । तं क्वप्राध्यासम् ॥ ३१ ॥

अइङ्कारानवच्छिन्ने अविद्याप्रतिबिम्बचैतन्ये स्वाप्ताध्यासब्रह्मचैतन्यस्यावृतत्वेऽिप तिस्मन्नावरणानभ्युपगमेन स्वतं।ऽपरे।त्ततया स्वाप्तार्थभासकत्वसम्भवान्न वृत्यपेत्ता। प्रमातुस्तदृष्टृत्वानुभवस्तु तद्धिष्टानगोवरतन्समनियतान्तःकरणवृत्तिकृताभेदाभि-

- १। ननु जीवत्रैविध्यपक्षे द्रष्टृहश्यात्मकस्वप्राध्यासाधिष्ठानत्वेनोपगतस्य व्यावहारिक-जीवादेर्मिध्यात्वेन जडतया स्वप्नप्रपञ्चाघभासकत्वं न सम्भवति । न च चेतन्यमेव तदवभासक-मिति वाच्यम् , तथा सति तस्येवाधिष्ठानतया तत्सत्तास्फूर्त्तिरूपत्वसम्भवे जडस्याधिष्ठानत्वाभ्युप-गमायोगात् । तर्हि, तदेवाधिष्ठानमस्त्विति चेत्र, तत्राप्यनुपपत्तिसत्त्वादित्याह—नन्वित्यादिनेति कृष्णानन्दः ।
- \* [ नन्वविच्छन्नचेतन्ये अहङ्कारोपहितचेतन्ये वा स्वाप्नप्रविद्यास हित प्रागुक्तं पक्षद्वय-मध्ययुक्तम् । आद्ये, स्वाप्नगजादेरहङ्कारोपहितसाक्षिणो विच्छिन्नदेशत्वेन छखादिवदन्तःकरण-बृत्तिसंसर्गमनपेक्ष्य तेन प्रकाशनस्य, चक्षुरादीनामुपरतत्या वृत्त्युद्यासमभवेन तत्संसर्गमपेक्ष्य तेन प्रकाशनस्य चायोगात् । द्वितीये, 'इदं रजतम्' इतिवत् 'अहं गजः' इति वा, 'अहं छखी' ् हतिवत् 'अहं गजवान्' इति वाऽध्यासप्रसङ्गादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३० ॥ ]
- २ । जागरणे नानाविधविषयानुभवजनिताः संस्कारा अन्तःकरणे तिष्टन्ति, तैरहष्टोदुबोधितैः सहिता अविद्या विचित्रप्रपञ्चाकारेण परिणमते इत्यर्थः ।
- \* [अत्र केचिदाद्यपक्षं समर्थयन्ते—अहङ्कारानविच्छन्नचैतन्यं न देहाद्वहिः स्वाप्रप्रपञ्चस्या-धिष्ठानमुपेयते, किन्तु तदन्तरेवेति सिद्धान्तलेशः ॥ ३१ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-प्रथा' C. 2. 'खाप्र' C. 3. 'खाप्रा-' C.

## आचेऽहङ्कृत्युपहितचिदाभासास्पदं परे। अहन्ताधीप्रसिक्तस्तु नाहङ्कारा'विशेषणात्॥३३॥ इदंवृत्तिचिदाभासे इत्थं रजतकल्पनात्। नाहंरजतधी'स्तहदनन्यनरवेद्यता॥ ३४॥

व्यक्तयेति संज्ञेषशारीरकानुसारिमतेन १ परिहारान्तरमाह — अन्य इति । मातिरि प्रमातिरि, तत्प्रथां व्यवस्रष्टृताम् ।॥ ३२ ॥

प्रथमकल्पेऽपि दोषमुद्धरति—आद्य इति । नाहङ्कारावच्छिन्ने स्वाप्ताध्यासो येनाहं गज इत्यादिप्रत्ययप्रसिक्तः स्यात् , किन्त्वहङ्कारोपहिते । विशेषणं हि कार्यान्वयि प्रसिद्धं भोषाधिरिति भावः २ ॥ ३३ ॥

षवं शुक्तिरजतस्यापीदमंशाविळिन्नेदमाकारवृत्तिपरिणतान्तःकरणप्रतिविम्बचैतन्येऽ-ध्यासाभ्युपगमात् ३ तत्र चान्तःकरणस्योपाधित्वान्नाहं रजतमिति प्रत्ययः।

१ तथा हि संक्षेपशारीरके—( श्लो० ४१ )—

''अपरोक्षरूपविषयभ्रमधीरपरोक्षमास्पदमपृथ्य भवेत् । मनसा स्वतो नयनतो यदि वा स्वपनभ्रमादिषु तथा प्रथितेः'' ॥

- \* [ अन्ये त्वनविच्छन्नचेतन्यं न वृत्त्यभिव्यक्तं सत् स्वाप्तप्रपञ्चस्याधिष्ठानम् ; अशब्द-मूलकानविच्छन्नचेतन्यगोचरवृत्त्युद्यासम्भवादः अहङ्काराद्यविच्छन्नचेतन्य एवाहमाकारवृत्त्युद्य-दर्शनात् । तस्मात् स्वतोऽपरोक्षमहङ्काराद्यनविच्छन्नचेतन्यं तद्धिष्ठानमिति सिद्धान्तलेशः ॥३२॥
  - २। तथा हि सिद्धान्तलेशसंग्रहटीकायां कृष्णानन्दः-

अविद्यायां विम्वभूतब्रह्मचैतन्यस्य, तस्यां प्रतिबिम्बभूतजीवचैतन्यस्य वा, स्वप्नप्रपञ्चाध्यासा-धिष्ठानत्वमते तयोः सर्वप्रमातृसाधारणत्वात् स्वप्नप्रपञ्चस्यापि साधारण्यं स्यात् । अन्तःकरण-प्रतिबिम्बचैतन्यस्य तद्धिष्ठानत्वे तु, साधारण्यप्रसङ्गदोषो नास्तीत्याशयेनास्य द्वितीयपक्षस्य प्रवृत्तिरिति बोध्यम् ।

- \* [अपरे तु द्वितीयं पक्षं समर्थयन्ते—अहङ्काराविच्छन्नचेतन्यमधिष्टानमित्यहङ्कारस्य विशेषणभावेनाधिष्टानकोटिप्रवेशो नोप्रेयते, किन्त्वहङ्कारोपहितं तत्प्रतिविम्बरूपचैतन्यमात्र-मधिष्टानमिति । अतो 'नाहं गजः' इत्याचनुभवप्रसङ्ग इति सिद्धान्तलेशः ॥ ३३ ॥ ]

  - 1. '-कार-' B, 2, '-त-' C. 3. '-प्रथा' C. 4. '-ता' C. 5. 'प्रसिद्ध' C,

## अन्ये तु बिम्बचैतन्ये रजताध्यासवादिनः। प्राहुस्तत्तदविद्योत्थं तत्तत्पुरुषगोचरम्'॥ ३५

[ स्वाप्नपदार्थानुभवप्रकार-विचारः ]

## नन्वस्तु रजताध्यासे कथश्चिचाचुषत्वधीः। कथं खाप्त'गजज्ञाने तस्याः साधु समर्थनम्॥ ३६॥

इदन्त्वस्य तु, विशेषणत्वादिदं रजतिमिति प्रत्ययश्चेत्याह—इदिमिति । अनन्येति— तद्वत् स्वाप्तवत्, समुद्यये वा तद्वच्छन्दः, सुखादिवत् पुरुषान्तरागोचरता चेत्यर्थः। इदमवच्छिन्नविग्नवैतन्येऽध्यासे तु शुक्तयादिवदन्यवेद्यतापि स्यादिति भावः॥ ३४॥

मतान्तरमाह —अन्य इति । 'बिम्बचैतन्ये' इद्मंशावच्छिन्न इति शेषः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ३४ ॥

ननु श्रुक्तिरजते चात्तुपत्चानुभवः सात्ताद्वाऽधिष्ठानशानद्वारा वा कथिञ्चत् समर्थ्यताम्, स्वाप्नगजादौ तथानुभवः कथं २ समर्थनीय इति शङ्कते—नन्विति ॥ ३६ ॥

ध्यस्यते । स च प्रतिबिम्बो वृत्तिगत एव । तस्य वृत्तिवृत्तिमतोरभेदोपचारात् वृत्तिमदन्तः-करणगतत्वोक्तिरनन्यवेद्यत्वस्फुटीकरणायेति बोध्यम् ।

- \* [ एवं श्रुक्तिरजतमपि श्रुक्तीदमंशाविच्छन्नचैतन्यप्रतिबिम्वे वृत्तिमदन्तःकरणगतेऽध्यस्यते । श्रुक्तीदमंशाविच्छन्नबिम्बचैतन्ये सर्वसाधारणे तस्याध्यासे स्रखादिवदनन्यवेद्यत्वाभावप्रसङ्गादिति केचिदिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३४ ॥ ]
- १। 'यद रजतं यत्पुरुषीयाज्ञानोपादानकम्, तद रजतं तस्यैव पुरुपस्य प्रत्यक्षम्, नान्यस्य' इति कल्पनोपपत्तेर्न श्चित्ररजतादेः साधारण्यप्रसङ्ग इत्यर्थः।
- \*[केचित्तु बिम्बचैतन्य एव तद्ध्यासमुपेत्य 'यदीयाज्ञानोपादानकं यत्, तत्तस्यैव प्रत्यक्षम्, न जीवान्तरस्य' इत्यनन्यवेद्यत्वमुपपादयन्तीति सिद्धान्तलेशः ॥ ३५ ॥ ]
- २ । स्वाप्नगजादिचाक्षुषत्वानुभवो हि वासनामयैरिन्द्रियैवां, व्यावहारिकैरिन्द्रियैवां, सूक्ष्मेन्द्रियैवां, आरोपरूपतया वा समर्थनीयतया सम्भाव्यते । तथा च स केन प्रकारेण समर्थनीय इति प्रकार्थः ।
- \* [ ननु शुक्तिरजताध्यासे चाक्षुषत्वानुभवः साक्षाद्वाऽधिष्टानज्ञानद्वारा तदपेक्षणाद्वा समर्थ्यते स्वाप्रगजादिचाक्षुषत्वानुभवः कथं समर्थनीय इति सिद्धान्तलेशः ॥ ३६ ॥ ]

<sup>ा, &#</sup>x27;खन्न-' B,

## खानां विरामादग्राह्यप्रातिभासिकनिह्नवात् । स्वयंज्योतिष्ट्व'वादाच्च न स्वामेन्द्रियकल्पना ॥ ३७ ॥ अलाऽऽहुरत एवाल चाचुषत्वादिधीर्श्रमः । अन्वयञ्यतिरेकादिकल्पनाऽप्यिच्ण' कल्पना ॥ ३८ ॥

शङ्काबीजान्याह—खानामिति। ननु तदा कल्प्यन्तां प्रातिभासिकानि खानि ? तत्राह—अप्राह्येति। निह्नवान्निराकरणात्॥ ३७॥

तत्रानुभवे विषये च चत्तुराद्यसंसर्गेऽपि चात्तुषत्वादिकं भ्रान्त्याऽध्यस्यते, दोष-संस्कारानुरोधादित्याशयेन परिहरति—अत्राहुरिति। अत एव तत्र कदाचिश्चत्तु-रुन्मीलनान्वयव्यतिरेकानुविधानानुभवोऽपि भ्रान्तिरेव, वैपरीत्यस्यापि दर्शनादित्या-शयेनाह—अन्वयेति। आदि-पदान्मान्यसौष्ठवपरिग्रहः। अक्ष्णि अन्वयव्यतिरेकादिन कत्यनापि केवलं कत्यनेव, न वास्तवीत्यर्थः २॥३८॥

- १। 'अन्नायं पुरुषः स्वयंज्योतिः' [ बृ० ४।३।९, १४ ] इति श्रुतेः ।
- \* [ उच्यते— न तावत् तत्समर्थनाय स्वाप्रदेहवद्विषयवच इन्द्रियाणामि प्रातिभासिको विवर्तः शक्यते वक्तुम्, प्रातिभासिकस्याज्ञातसत्त्वाभावात्, इन्द्रियाणां चातीन्द्रियाणां सत्त्वेऽज्ञातसत्त्वस्य वाच्यत्वात्। नापि व्यावहारिकाणामेवेन्द्रियाणां स्वस्वगोलकेभ्यो निष्क्रम्य स्वाप्रदेहमाश्रित्य स्वस्वविषयप्राहकत्वं वक्तुं शक्यते, स्वप्रसमये तेषां व्यापारराहित्य-रूपोपरतिश्रवणात्। किञ्च, 'अन्नायं पुरुषः स्वयंज्योतिः' इति जागरे आदित्यादिज्योति-व्यंतिकराचश्चरादिवृत्तिसञ्चाराच दुर्विवेचमात्मनः स्वयंज्योतिष्ट्वितसञ्चाराच दुर्विवेचमात्मनः स्वयंज्योतिष्ट्वितसञ्चाराच दुर्विवेचमात्मनः स्वयंज्योतिष्ट्वे नान्नेति वयर्थ्यात्। तन्न यदि स्वप्नेऽपि चक्षुरादिवृत्तिसञ्चारः करूप्येत, तदा तन्नापि जागर इव तस्य स्वयंज्योतिष्ट्वे दुर्विवेचं स्यादित्युदाहता श्रुतिः पीड्येत इति सिद्धान्तलेशः॥ ३७॥ ]
  - २। तथा च कल्पतरः--

सत्त्वशिव्दतान्तःकरणस्य तृतीयाश्रुत्या स्वाप्तगजादिगोचरज्ञानकरणत्वं भाति । तथा च श्रुतिप्रामाण्यात् स्वप्ने चक्षुरादिजन्यवृत्त्यभावेऽपि मानसवृत्तिरस्ति । अतो न संस्कारानुपपत्तिः ।

\* [ तस्मात् सर्वथापि स्वप्ने चक्षुरादिव्यापारासम्भवात् स्वाप्नगजादौ चाक्षुषत्वाधनुभवो भ्रम एव । ननु स्वप्नेऽपि चक्षुरुन्भीलने गजाद्यनुभवः, तन्निमीलने नेति जागर इव गजाद्यनुभवस्य चक्षुरुन्मीलनाद्यनुविधानं प्रतीयते इति चेत्, 'चक्षुषा रजतादिकं पश्यामि' इत्यनुभववद्यमपि

I. '-দ্ববি-' B.

असम्भावितसाहस्रदर्शनात् स्वप्तदर्शने । इत्थमेव हि शुक्तयादौ रूप्याद्याध्यच्य'धीगतिः ॥ ३६ ॥ दृष्टस्टिष्टिविदस्त्वाहुर्गतिं जाम्रद्धियोऽप्यमूम् । अर्थस्रष्टेः पुराऽर्थेषु सन्निकर्षाद्यसम्भवात् ॥ ४० ॥

केवलमायाऽप्यसम्भावितसहस्रं घटयति, किं पुन°र्वाच्यं "स्वप्नाकारपरिणते-त्याह—असम्भावितेति । अविद्यावृत्तिवेद्यशुक्तिरजतादाविष चान्नुपत्वानुभव इत्थमेवोप-पादनीय इत्याह—इत्थमिति १ । आध्यक्ष्यधीरैन्द्रियकत्वानुभवः॥ ३६ ॥

दृष्टसृष्टिवादे २ जाग्रद्भ्यस्वेष्वप्यैन्द्रियकत्वप्रत्ययोऽपि भ्रम पव, दृष्टिसमकालायां सृष्टौ पूर्वविषयाभावेन सन्निकर्षाद्यसम्भवादित्याह—दृष्टेति । अमूं सान्निमात्रभास्ये जगति सान्निणि च चासुषत्वादिकत्यनारूपाम् ॥ ४० ॥

कक्षित् स्वप्नभ्रमो भविष्यति यत् केवलसाक्षिरूपे स्वाप्नगजाद्यनुभवे चक्षुराद्यनुविधानं तदनु-विधायिनी वृत्तिर्वाऽध्यस्यते इति सिद्धान्सलेशः ॥ ३८ ॥ ]

१। तथा हि सिद्धान्तलेशटीकायां कृष्णानन्दः--

'जागरे चक्कुराचनुविधायिनी या प्रसिद्धा वृत्तिः, सा स्वप्नसाक्षिण्यध्यस्ता' इति यथाश्रुतार्थो न प्राद्धाः, अन्यथाख्यातिप्रसङ्गात् । किं तु, 'तदेतत् सत्त्वं येन स्वप्नं पश्यति' इति श्रुत्यनुसारेण कल्पतरुकारेयां गजादिगोचरमानसवृत्तिरुपेता, तस्यां तदनुविधायित्वं वाऽध्यस्यते इत्यर्थः ।

- \* [किमिव हि दुर्घटमपि भ्रमं माया न करोति विशेषतो निदारूपेण परिणता, यस्या माहात्म्यात् स्वप्ने रथः प्रतीतः क्षणेन मनुष्यः प्रतीयते, स च क्षणेन मार्जारः । स्वप्नद्रष्टुश्च न पूर्वापरविरोधानुसन्धानम् । तस्मादन्वयाद्यनुविधानप्रतीतितौल्येऽपि जाग्रद्गाजाद्यनुभव एव चक्षुरादिजन्यः, न स्वाप्रगजाद्यनुभव इति सिद्धान्तलेशः ॥ ३९ ॥ ]
- २ । दृष्टिसृष्टिवादे इत्यर्थः । दृष्ट्या सह समः समयो यस्याः सा सृष्टिः दृष्टिसृष्टिरिति । तथा हि, 'ये त्वधिकारिणो बहुविधज्ञानकर्मानुष्ठानसाधितनिरितः यपरमेश्वरप्रसादमहिन्ना नितान्त-निर्मेछीकृतान्तःकरणाः सन्तो जागरेऽपि स्वप्नाद्विशेषं न पश्यन्ति, तान् ब्रह्मविद्याकामानधिकृत्य प्रवृत्तां कृत्स्वस्य जगतः प्रबोधस्वापायस्थयोः प्रभवप्रख्यप्रतिपादिकां श्रुतिमनुसृत्य दृष्टिसृष्टिवादः पूर्वावार्यैर्निक्पित' इति कृष्णानम्दः ।
  - \* [ इष्टिसृष्टिवादिनस्तु कलिपतस्याज्ञातसत्त्वमनुपपन्नमिति कृत्सस्य जापत्प्रपञ्चस्य इष्टि-

<sup>1, &#</sup>x27;बध्यच-' B, 2, 'र्नाच-' C, 3. 'स्ताम्ना-' Ç,

## [ सृष्टिकल्पक-विचारः ]

निरुपाधिरथान्यो वा कल्पकः प्रथमे भवेत्। मुक्तस्य सं'वृतिः को वा द्वितीये मोहकल्पकः॥ ४१॥ अत्राऽऽहुः पूर्वसंक्लृप्तमोहयुक्तोऽन्यकल्पकः। अविद्याव्यतिरिक्ते वा दृष्टं स्टृष्टिरितीतरे॥ ४२॥ नन्वेवं श्रीतसर्गस्य कल्पकः को न कश्चन। अध्यारोप्यापवादो हि निष्प्रपञ्च प्रसिद्धये॥ ४३॥

ननु दृष्टिसृष्टिवादे छत्स्नस्य जगतः कः कल्पकः, निरुपाधिः सापाधिर्वा ? आद्ये, मुक्तस्यापि कल्पकत्वापित्तः । द्वितीये, उपाध्यसिद्धिरिति शङ्कते १—निरुपाधिरिति ॥४१॥ पूर्वपूर्वाविद्यापितितस्यात्तरोत्तरकल्पकत्वम्, अविद्यादेरनादित्ववादस्तु स्वाप्ताकाशादे-रिवानादित्वेनैव कल्पनादिति परिहरित अत्राहुरिति । युक्त उपहितः । अथघा, यत्न सृष्टिप्रसिद्धिस्तत्नैव दृष्टसृष्टिर्नान्यत्नेति मतान्तरमाह—अविद्येति ॥ ४२ ॥

तत्र शङ्कते—निन्निति । परिहरित—न कश्चनेति । िकं तर्हि सृष्टिवाक्याना-समसमयां सृष्टिमुपेत्य घटादिदृष्टेश्रश्चःसिन्निकर्षानुविधानप्रतीतिं दृष्टेः पूर्वं घटाद्यभावेनासङ्गच्छमानां स्वप्नवदेव समर्थयमाना जाग्रदगजाद्यनुभवोऽपि न चाक्षुप इत्याद्वरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ४०॥ ]

### १। तथाच कृष्णानन्दः—

तस्या अपि (अविद्यायाः) कादाचित्कत्वाभ्युपगमे अविद्यासृष्टेः पूर्वमेषाविद्योपहितस्य चिदातमनोऽविद्यादिकल्पकस्य वक्तव्यत्वात् तदभावादिवद्यादिसृष्टिनं सम्भवति । तथा च सदा संसारानुपलम्भप्रसङ्ग इति भाषः।

- \* [ ननु दृष्टिसृष्टिमवलम्ब्य कृत्स्नस्य जायत्प्रपञ्चस्य किल्पतत्वोपगमे कस्तस्य कल्पकः ; मिरुपाधिरात्मा वा, अविद्योपहितो वा ? नाद्यः । मोक्षेऽपि साधनान्तरनिरपेक्षस्य कल्पकस्य सन्त्येन प्रपञ्चानुवृत्त्या संसाराविशेषप्रसङ्गात् । न द्वितीयः । अविद्याया अपि कल्पनीयत्वेन सन्तकल्पनात् प्रागेन कल्पकसिद्धेर्वक्तव्यत्वादिति सिद्धान्तलेशः ॥ ४१ ॥ ]
- \* [अत्र केचिदाहुः—पूर्वपूर्वकिल्पताविद्योपहित उत्तरोत्तराविद्याकल्पकः। अनिदंप्रथम-स्वाच कल्पककल्पनाप्रचाहस्य नानबस्थादोषः। अन्ये तु बस्तुतोऽनाद्येचाविद्याऽऽदि। तन्न इष्टिमुष्टिनीपेयते, किन्तु ततोऽन्यत्र प्रपञ्चमात्रे इत्याहुरिति सिद्धान्तलेकाः॥ ४२॥]

<sup>1. &#</sup>x27;स्वतः' B. 2. '-यमी-' C. 3. 'दृष्ट-' B. 4. '-लिस इये' B.

## स्त्रेषु सृष्टिचिन्ता तु कृत्वाचिन्ताप्रदर्शनम् । स्वाप्तवत् फलसंवादः शुद्धिर्वा कर्मणां फलम् ॥ ४४ ॥

मप्रामाण्यमेव ? नेत्याह्—अध्यारोप्येति १। अर्थवादानामन्यरोषत्यात् सृष्टिस्वरूपा-न्याख्यानस्य निष्फलत्वाञ्चेति भावः॥ ४३॥

कथं तर्हि वियत्-प्राणपाद्योः सृष्टिकमिवरोधपरिहारविचारस्योपपितः ? तत्नाह —सूत्रेष्विति । तथा चोक्तं शास्त्रदर्पणे—

> "श्रुतीनां २ सृष्टितात्पर्यं स्वीकृत्येद्मिहेरितम्। ब्रह्मात्मैक्यपरत्यात्तु तासां तन्नैव विद्यते"॥ [१।४।४] इति।

कथं तर्हि ज्योतिष्टोमाद्यनुष्टानात् फलावाप्तिस्तच्क्रुतिप्रामाण्यश्च ? तत्राह—स्वाप्त-षदिति । यथा स्वाप्तधावनस्य स्वाप्न्येव देशान्तरप्राप्तिरनुरूपं फलम्, तद्वदित्यर्थः । चिक्तशुद्धिद्वारा ब्रह्मणि विश्रान्तेर्वा प्रामाण्यफलयोरुपपत्तिरित्याह—शुद्धिर्वेति ॥ ४४ ॥

१। यथा लोके गगनतत्त्वबोधनाय प्रवृत्तः कश्चित् प्रथमं नैल्यवैशाल्याद्यध्यारोपोपेतं गगनं प्राह्यित्वा पश्चात् 'नेदं वस्तुतो नैल्यादियुक्तम्' इति तद्यवादेन 'नीरूपं व्यापकमुदासीनं गगन-तत्त्वम्' इति बोधयति, तथा वेदान्ता अपि प्रथमं 'यद् वियदादिसर्गप्रलयादिकारणं सृष्ट्यादि-वाक्यः प्रतीयते, तद् ब्रह्म' इत्यध्यारोपितसर्गादियुक्ततया ब्रह्म ग्राह्यित्वा पश्चाक्षिषधवाक्यैरध्या-रोपितसर्गाद्यपद्यादेन निष्प्रपञ्चब्रह्मात्मेक्यं प्रतिपादयन्ति । तथा च सृष्ट्यादिवाक्यानां निषेध-वाक्योपिततिष्रं प्रतिपादवाक्यात्यानां निष्प्रपञ्चब्रह्मप्रतिपादनमात्रेण चारितार्थ्यम् , अर्थवादादीनामिव तेषां स्वार्थप्रतिपादने फला-भावात् , निष्फलेऽथं वेदतात्पर्यायोगात् । अतो युक्तमेव स्वार्थत्यागेन निष्प्रपञ्चब्रह्मात्मेक्ये तात्पर्यकस्यनम् , तज्ज्ञानस्य मुक्तिफलकतायाः श्रुतिसिद्धत्वात् । एवं च प्रथममध्यारोपेण सप्रपञ्चब्रह्मप्रतिपत्तिभवति । पश्चात् प्रपञ्चापवादेन तस्यव ब्रह्मणो निष्प्रपञ्चत्वप्रतिपत्तिभवति । पृर्वप्रतिपत्तिश्चीत्तरप्रतिपत्तिभवति । पृर्वप्रतिपत्तिश्चीत्तरप्रतिपत्तिः शेष एव , न स्वतन्त्रेति निष्कर्ष इति कृष्णानन्दः ।

\* [ नन्त्रेवसपि श्रुतिसान्नप्रतीतस्य वियदादिसर्गतत्क्रसादेः कः कल्पकः ? न कोऽपि । किसालस्वना तर्ष्टि "आत्मन आकाशः सम्भूतः" इत्यादिश्रुतिः ? निष्प्रपञ्चनकात्मैक्यावलम्बने-त्यवेष्टि । अध्यारोपापवादाभ्यां निष्प्रपञ्चनकाप्रतिपत्तिभवतीति तत्पप्रतिपत्त्युपायतया श्रुतिषु सृष्टिप्रख्योपन्यासः, न तात्पर्येणेति भाष्यासुद्वधोष इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४३ ॥ ]

२। 'न वियद्श्रुतेः' ( ब० २।३।१ ) इत्यादिब्रह्मसूत्रेषु सृष्टिचिन्ता तु कृत्वाचिन्ताप्रदर्शन-मात्रम्, सृष्ट्यादिश्रुतीनां स्वार्थे तात्पर्यमभ्युपेत्यैव वियत्पादादिप्रवृत्तिरित्यत्र कल्पतरकार-सम्मतिमाइ—श्रुतीनामिति । तथा च कल्पतरुः—

परैरुद्धभावितो दोष उद्धर्तव्यः स्वदर्शने ।

इति शिक्षार्थमत्रत्यचिन्तां तत्राकरोन्सुनिः॥ व्र० १।४।१४ ॥

'कृत्वाचिन्ता' अञ्चुपगमवाद इत्यर्थः। तदर्थमेव शवरस्वामिनः 'कृत्वाचिन्तायां पूर्वाधिन अञ्चलस्य प्रयोजनम्' (मी० भा० २।१।३२ ) इत्याद्वः । दृष्टिरेव हि विश्वस्य सृष्टिरित्यपरा विधा । ज्ञानस्वरूपमेवाहुरित्ये'तत् स्मृति'मानिकाः ॥ ४५ ॥ सृष्टदृष्टिं परे प्राहुः संस्काराद्यनपेत्तणात् । तथाऽपि विश्वं मिथ्येव बाध्यत्वाच्छुतिमानतः ॥ ४६ ॥ अहङ्कारादिमिथ्यात्वे नन्वेवं संप्रसिध्यति । तद्ध्यासाय टीकादौ व्यर्था कारणकल्पना ॥ ४७ ॥

दृष्टिसृष्टेः सिद्धान्तमुक्तावल्युक्तं १ विधान्तरमाह—दृष्टिरेवेति । अत्र च मानम्— "झानस्वरूपमेवाहुर्जगदेतद्विचत्तणाः । अर्थस्वरूपं भ्राम्यन्तः पश्यन्त्यन्ये <sup>4</sup>कुबुद्धयः" ॥ \* \*

इति विष्णुपुराणवचनम् २ इत्याह—ज्ञानेति ॥ ४४ ॥

ईश्वरसृष्टस्यैव यथाप्रमाणं दृष्टि\*रध्यासकारणदोषसंस्काराजन्यत्वेऽपि ब्रह्मज्ञान-बाध्यत्वादेव श्रुतिप्रमाणकं मिथ्यात्वमिति मतान्तरमाह—सृष्टेति ॥ ४६ ॥

नन्वेवं सित भाष्यदीकाविवरणादौ इता अहङ्काराध्यासहेतुदाषसंस्कारादिविन्ता वृधेव स्यादिति शङ्कते—अहङ्कारित । एवं ब्रह्मज्ञानबाध्यत्वेनेव सम्यक् सिध्यति सतीत्यर्थः ॥ ४७ ॥

- \* [ ज्योतिष्टोमादिश्रुतिबोधितानुष्ठानात् फलसिद्धिः स्वाप्नश्रुतिबोधितानुष्ठानप्रयुक्तफल-संबादतुल्या । अयमेको दृष्टिसमसमया विश्वसृष्टिरिति दृष्टिसृष्टिवाद इति सिद्धान्तलेशः ॥४४॥ ]
- १। 'दृश्यप्रपञ्चतादात्म्यापत्नं ज्ञानस्वरूपमेव प्रपञ्चस्याद्यक्षणाविच्छन्नं सत् तस्य सृष्टि-रित्युच्यते' इति वेदान्तसिद्धान्तमुक्तावली ।
  - २। 'चिद्धीदं सर्वम्'[नृ० उ०७] इत्यादिश्रुतिश्रा।
- \* [ अन्यस्तु दृष्टितेव विश्वसृष्टिः, दृश्यस्य दृष्टिभेदे प्रमाणाभावादिति सिद्धान्त-मुक्तावल्यादिद्शितो दृष्टिसृष्टिवाद दृति सिद्धान्तलेशः ॥ ४५ ॥ ]
- \* [द्विविधेऽपि दृष्टिसृष्टिवारे मनःप्रत्ययमलभमानाः केविदाचार्याः सृष्टदृष्टिवारं रोचयन्ते । श्रुतिद्क्षितेन क्रमेण परमेश्वरसृष्टमज्ञातसत्तायुक्तमेव विश्वं तत्तद्विषयप्रमाणावतरणे तस्य सस्य दृष्टिसिद्धिरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ४६ ॥ ]

 <sup>&#</sup>x27;-तस्मृति-'? B. 2. '-यानिका:' B. 3. 'मिष्यालं' B. 4. 'जुह्रच्यः' B-S. 5. 'हिस्मिति ॥४६॥' C. प्रिष्टं तत्र नोपलभ्यते।

भानसक्पमिखलं जगदेतदबुद्धयः।
 भय सक्पंपग्रम्तो भास्यम्ते मोइसंप्रवे॥
 [वद्भवासी० स० १।४।४०]

अलाऽऽहुः साित्तवेद्यत्वादहङ्कारस्प्रहादिकम् । प्रातिभासिकमेवेति चित्सुखाचार्ययोगिनः ॥ ४८॥ चैतन्यस्याप्रमाणस्य प्रमाणत्वेन कीर्त्तनात् । तन्तु रामाद्वयाचार्याः प्रौढिवादं प्रचन्नते ॥ ४६॥

[ मिथ्यापदार्थस्याप्यर्थिकयाकारित्योपपादन-प्रकारः ]

ननु प्रपञ्चो मिथ्या<sup>।</sup> चेत् कथमर्थिकयात्तमः । केचित् स्वप्नवदत्राहुः समसत्ताकतत्कियाम् ॥ ५० ॥

उक्तं मिथ्यात्वं व्यावहारिकेष्वेव, प्रातिभासिकेषु तु दोषादिजन्यत्वमप्यन्तः-करणतद्धर्माणान्तु सान्निवेद्यत्वात् प्रातिभासिकत्वमैवेति तिचन्तासार्थक्यमैवेति परि-हरति—अन्नेति । स्पृहा इच्छा । सर्वान्तःकरणयोग्यधर्मोपळत्नणार्थमैतत् ॥ ४८ ॥

मतान्तरेण परिहरति —चैतन्येति १। तं टीकादौ २ कृतमध्यासकारणविचारम् ॥४६॥ मिथ्याप्रपञ्चेन शुक्तिरजतेनेव अर्थिकयानुपपत्तिमाशङ्कृच निरस्यति —निविति ३। समेति —अर्थसमसत्ताकार्थकियाकारित्वमज्ञतमित्यर्थः॥ ४०॥

<sup>\* [</sup> नन्त्रेवसहङ्कारतद्धमांगामपि उक्तरूपमिथ्यात्वं वियदादिवत् कल्पितत्वाभावेऽपि सिध्यतीति भाष्यटीकाविवरणेषु तद्ध्यासे कारणत्रितयसम्पादनादियत्नो व्यर्थ इति सिद्धान्तरोशः ॥ ४७ ॥ ]

<sup>\* [</sup> अहङ्कारादीनामपि केवलसाक्षित्रेद्यतया शुक्तिरजतवत् प्रातिभासिकत्चमभिमतिमिति चित्रुखलाचार्या इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४८ ॥ ]

१। अहङ्कारतद्धर्माणां केवलमाक्षित्रेद्यस्वेऽपि द्युक्तिरजतादिवत् प्रातिभासिकत्वं वक्तुमयुक्तम्, ज्यवहारकाले बाधानुपलम्भात् । अतो वस्तुगत्या तेषां प्रातिभासिकत्वाभावेऽपि तद्भयुपेत्य कारणत्रयसम्पादनादियवस्तैः कृत इति परिहारान्सरमाहेति कृष्णानन्दः ।

२ । 'अद्वितीयाधिष्ठानम्बास्मनि प्रमाणं चैतन्यम्' इति प्रतिपादयतष्टीकाविषरणादिगतस्य ग्रन्थस्य प्रौढिवादत्वस्य स्पष्टत्वादिति कृष्णानन्दः ।

<sup>\* [</sup>अम्युपेत्यवादमात्रं तत्। 'अद्वितीयाधिष्ठानश्रह्मात्मप्रमाणस्य चैतन्यस्य' इत्यादि-सम्रत्यकारणवित्तयसम्पादनग्रन्थस्य चैतन्यस्य प्रमाकरणत्वे वेदान्तकरणत्वादिकल्पनाभङ्गप्रसङ्गेन प्रौढिवादत्वस्य स्फुटत्वादिति रामाद्वयाचार्या इति सिद्धान्तलेशः ॥ ४९ ॥ ]

३। प्रपञ्चस्य परमार्थत्वे पूर्वमर्थक्रियाकारित्वमप्रयोजकमिति सूचितम्, तद्युक्तम्। मिध्याभूतस्य ग्रुक्तिरूप्यादेः कटकार्यर्थक्रियाकारित्वादर्शनादिति मत्वा शङ्कते—नन्विति।

<sup>1. &#</sup>x27;मिष्यालात्' B.

# 'स्वाप्तोत्थभयकम्पादेर्जागरेऽप्यनुवर्त्तनात् । अद्वैतविद्याचार्याणां 'समता नात्र सम्मता ॥ ५१ ॥ अन्तर्बाद्य'पुमध्यस्ततमसोऽर्थिक्रयेच्चणात् । दीपादिनाश्यतादृष्टेर्युक्तमेतदितीतरे ॥ ५२ ॥

अर्थानां स्वसमसत्ताकार्थिकयाकारित्विमिति न नियमः, स्वाप्तभुजङ्गुन्याद्यादेः स्वाधिकसत्ताकजागरभयकम्पादिजनकत्वस्यापि दर्शनादिति मतान्तरमाह—स्वाप्ने ति । 'स्वप्ने भवाद् व्याद्यादेरुत्थस्य भयादेरित्यर्थः । न सम्मतेति—अर्थिकयाविशेषणत्वेन न सम्मतेत्यर्थः १ ॥ ४१ ॥

पतदेवानुमोदमानानां मतमाह—अन्तरिति २। अन्तर्गः हे तत्रत्यपुरुषान्तरीयघटादि-दर्शनजननसमर्थप्रकाशवत्यकस्मात्प्रविष्टवाह्यपुरुषान्तराध्यस्ततमसा तं प्रति घटाद्या-

\* [ ननु दृष्टिसृष्टिवादे, सृष्टिदृष्टिवादे च मिथ्यात्वसम्प्रतिपत्तेः कथं मिथ्याभूतस्यार्थिक्रया-कारित्वम् ? स्वप्नवदिति वृमः । ननु स्वाप्तजलादिसाध्यावगाद्दनादिरूपाऽर्थिक्रया असत्यैव, किन्तु जाग्रजलादिसाध्या सा सत्या ? अविशिष्टमुभयत्रापि स्वसमानसत्ताकार्थिक्रयाकारित्व-मिति केविदिति सिद्धान्तलेशः ॥ ५० ॥ ]

## १। तथा हि कृष्णानन्दः—

प्रबोधबाध्याऽधंकिया प्रातिभासिकी, प्रबोधाबाध्याऽधंकिया स्वप्नकालीनापि व्यावद्वारिक-सत्येवेति विभागः। तथा च स्वाप्तपदार्थानां प्रातिभासिकार्थिकियाकारित्वमात्रं केवलं न भवति, किन्तु व्यावद्वारिकार्थिकियाकारित्वमप्यस्ति, स्वप्नाङ्गनादीनां प्रबोधाबाध्यसखनतकत्वस्य, स्वप्न-सुजङ्गमादीनां प्रबोधाबाध्यसयकम्पादिजनकत्वस्य च दर्शनात्। एवज्र, व्यावद्वारिकजापत्-पदार्थानां व्यावद्वारिकार्थिकियाकारित्वं कैमुतिकन्यायसिद्धमिति मिथ्यात्वपक्षे नार्थिकियाकारित्वा-नुपपत्तिरिति भावः।

\*[अद्वेतिविधाचार्यास्त्वाहुः—स्वाप्तपदार्थानां न केवलं प्रबोधवाध्यार्थिकपामात्रकारित्वम्, स्वाप्ताङ्गनाभुजङ्गमादीनां तद्बाध्यस्खभयादिजनकत्वस्यापि दर्शनात् । स्वाप्तविषयजन्यस्यापि हि स्वस्मयादेः प्रबोधानन्तरं न बाधोऽनुभूयते, प्रत्युत प्रबोधानन्तरमपि मनःप्रसादशरीरकम्पनादिना सह तद्नुवृत्तिदर्शनात् प्रागपि सत्त्वमेवावसीयते । अत एव, प्राणिनां पुनरि सखजनकविषय-गोवरस्वप्ने वाल्छा, अताहशे च स्वप्ने प्रद्रेषः । सम्भवति च स्वप्नेऽपि ज्ञानवद अन्तःकरणवृत्ति-स्पस्य सखभयादेश्दय इति सिद्धान्तलेशः ॥ ५१ ॥ ]

२। एवं स्वप्नावस्थायामसत्यात् सत्यार्थिकयामुदाहृत्य जागरेऽपि तामुदाहरति ।

I. 'खुप्रो.' B. 2. 'समसत्ता न' B. 3. '-शीची' C. 4. 'खप्रभुजगव्याप्रादे-' C.

अन्ये तु हेतुसत्यत्वापेत्ता नार्थिक्रयां प्रति । मरीचितोये तोयत्वजात्यभावान्न तत्क्रिया ॥ ५३॥ अन्ये तु जातिरस्त्येव काचिदर्थिक्रयाऽपि च । हेतूच्छेदेन बाधेनानध्यासेन च नाखिला ॥ ५४॥

वरणतत्प्रयुक्ताघातस्खलनघटपरिवर्त्तनाद्यर्थिकयाया दीपानयनेन तत्तमोनिवृत्तेश्च दर्शनात पूर्वमतं युक्तमैवेत्यर्थः॥ ५२॥

मतान्तरमाह—अन्ये त्विति । नन्येवं सित मरीविकोदकेनापि स्नानादिप्रसङ्गः ? तत्राह—मरीचीति । तत्त्वशुद्धिकारादिभिस्तोयत्वजातेस्त्रश्रानभ्युपगमात संस्कार-बल्जेनैव तत्र तोयत्वभानादित्यर्थः । तत्किया अर्थकिया ॥ ५३ ॥

अत्यथारूपात्यनभ्युपगमात्तोयजातीयत्वानुसन्धानं विना तोपार्थिनस्तत्र प्रवृत्त्य-योगाः तोपत्वजातिर्छिष्साधावनादिजननाद्धिकिया च काचित्तत्रास्त्येव, तथापि कचिद्दोषसामान्यज्ञानाद्यध्यासहेत्केदेनोपरमात्, कचिद्धिशेषदर्शनाद्धिष्टानतत्त्वज्ञानेन बाधाः, कचिद् गुञ्जापुञ्जादिवह्नचादौ पाकप्रयोजकाष्ण स्पर्शाद्यनध्यासाः न सर्वार्थ-कियेति मतान्तरमाह—अन्ये त्विति १॥ ५४॥

<sup>\*[</sup> तथा जागरे घटादिप्रकाशनक्षमतत्रत्यपुरुषान्तरिनरीक्ष्यमाणालोकवत्यपवरके सद्यः प्रविष्टेन पुंसा कल्पितस्य सन्तमसस्य प्रसिद्धसन्तमसोचितार्थिक्ष्याकारित्वं दृष्टम्। तेन तं प्रति घटाद्यावरणम्, दीपाद्यानयने तद्पसरणम्, तन्नयने पुनरावरणमित्यादेर्द्शनादित्यपि केचिदिनि सिद्धान्तलेशः॥ ५२॥ ]

<sup>\* [</sup> अन्ये तु पानावगाद्दनाद्यर्थिकयायां जलादिस्वरूपमात्रमुपयोगि, न तद्दगतं सत्यत्वम्, तस्य कारणत्वतद्वच्छेदकत्वयोरभावादिति कि तेन ? 'मरीचिकोदकादाबुदकत्वादिजातिर्नास्तीति तिद्विषयकश्रमस्य उदक्रशब्दोल्लेखित्वं तदुलेखिपूर्वानुभवसंस्कारजन्यत्वप्रयुक्तम्' इति तत्त्वश्चिद्ध-कारादिमते तत्तदर्थिकयाप्रयोजकोदकत्वादिजात्यभावादेव तद्दप्रसङ्गादिति सिद्धान्तलेशः ॥५३॥ ]

१। मरीचिकोदकादावर्थिकियाकारित्वप्रयोजकज्ञातिमभ्युपगम्याप्युक्तातिप्रसङ्गं परिहरतीति कष्णानन्दः।

<sup>\*[</sup>तत्राप्युद्कत्वादिजातिरस्ति । अन्यथा, तद्वेशिष्ट्योह्नेखिम्रमिवरोधात्, उद्काद्यर्थिनस्तत्र प्रवृत्त्यभावप्रसङ्गाबेति प्रातिभासिके पूर्वदृष्ट्यजातीयत्वव्यवहारानुरोधिनां मते कविद्धिष्टान-विशेषज्ञानेन समूलाध्यासनाशात्, कविद्धिष्टानसामान्यज्ञानोपरमेण केवलाध्यासनाशात्, कवित् गुञ्जापुञ्जादौ चक्षणा वह्नयाद्यध्यासस्थले दाहपाकादिप्रयोजकस्योष्णस्पर्शादेरनध्यासाच तत्र तत्रार्थिक्रयाभावोपपत्तेः । तस्मान्मिथ्यात्वेऽपि अर्थिक्रयाकारित्वसम्भवात् मिथ्येव प्रपद्मः, न सत्य इति सिद्धान्तलेशः ॥ ५४ ॥ ]

I. '-प्रयोजनकी था-' C.

[ मिथ्यात्वस्य मिथ्यात्वेऽपि प्रपञ्चमिथ्यात्व-विचारः ]

ननु मिथ्यात्वसत्यत्वे ब्रह्मे क्यश्रुतिपीडनम् । तिनमथ्यात्वे तु विश्वस्य सत्यत्वं केन वार्यते ॥५५॥ सत्यमत्रोक्तमद्दैतदीपिकायां विरोधिनीम् । स्वधमर्यन्यूनसत्ताकं मिथ्यात्वं सत्यतां हरेत् ॥ ५६॥

तस्मान्मिथ्यात्वेऽ<sup>२</sup>पर्थकियासिद्धचिवरोधाःज्जगतो मिथ्यात्वं सिद्धम् , तत्न माध्वः शङ्कते—नन्विति । मिथ्याभूतं ब्रह्मणः सप्रपञ्चत्वं न निष्प्रपञ्चत्विवरोधीति त्वदुक्त-रीत्यैवेति भावः १ ॥ ४४ ॥

सर्वत्र' धर्माणां स्वविरोधिप्रतिचेषकत्वे समसत्ताकत्वमन्यूनसत्ताकत्वमेव वा² तन्त्रम्, पारमार्थिकत्वमपि न व्यावहारिकेणापि घटत्वेनाघटत्वाद्दिप्रतिचेषदर्शनात्। अतो जगत्समसत्ताकेनापि मिथ्यात्वेन सत्यत्वप्रतिचेषसिद्धिरित्याशयेन परिहरति—सत्य-मिति २। मिथ्यात्वं कर्त्तृ विरोधिनीं सत्यतां हरेदपनयेदित्यर्थः। अन्यथाऽलीकस्यालीकत्वे सत्ये सत्यस्यासदाश्रितत्वायोगादसत्वे घटाचिवशेषादलीकस्यापि सत्यत्वापित्ति-रित्यपि तुल्यन्यायादाचेषः स्यादिति भावः। ४६॥

#### १। तथा हि कृष्णानन्दः—

सप्रपञ्चत्वं प्रपञ्चतादात्म्यम् , निष्प्रपञ्चत्वं च प्रपञ्चात्यन्ताभावचत्त्वम् । तस्य वास्तवम् , व्याचद्दारिकप्रपञ्चात्यन्ताभावस्य ब्रह्मणि परमार्थत्वाभ्युपगमात् । अतः सप्रपञ्चत्वनिष्प्रपञ्चत्वयो-र्यथा एकत्राविरोधः, तथा मिथ्यात्वसत्यत्वयोरप्यविरोध इति भावः ।

- \* [ ननु मिथ्यात्वस्य प्रपञ्चधर्मस्य सत्यत्वे ब्रह्माद्वैतक्षतेस्तदिप मिथ्येष वक्तव्यम् इति कुतः प्रपञ्चस्य सत्यत्वक्षतिः ? मिथ्याभूतं ब्रह्मणः सप्रपञ्चत्वं न निष्प्रपञ्चत्वविरोधीति त्वदुक्तरीत्या मिथ्याभूतमिथ्यात्वस्य सत्यत्वाविरोधात् इति सिद्धान्तलेशः ॥ ५५ ॥ ]
  - २। 'मिथ्यात्वधर्मो मिथ्याभृतः' इति पश्चमेव परिगृद्ध समाधत्ते इति कृष्णानन्दः।
- \* [अत्रोक्तमद्वैतदीपिकायाम्—वियदादिप्रपञ्चसमानस्वभावं मिथ्यात्वम् । तच धर्मिणः सत्यत्वप्रतिक्षेपकम् । ब्रह्मणः सप्रपञ्चत्वं न धर्मिसमसत्ताकमिति न निष्प्रपञ्चत्वप्रतिक्षेपकम् इति सिद्धान्तकेशः ॥ ५६ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;सर्व्व'-' C. 2. 'वा' नास्ति C.

# स्वधर्मीचाचतो धर्मः स्वविरुद्धहरोऽथवा । शाब्दप्रामाण्ययोग्यत्वं सत्त्वं लौकिकमप्यलम् ॥५०॥

अथवा, तत्सान्नात्कारानिवर्त्यो धर्मस्तद्विरुद्धस्य प्रतिन्नेपकः, यथा श्रुक्तिसान्नातु-कारानिवर्त्यं शुक्तित्वं स्वविरुद्धरजतत्वस्य, इति नियमदर्शनात् प्रपञ्चसाज्ञात्कारा-निवत्यं तन्मिश्यात्वं स्वविरुद्धां तत्सत्यतां वारयतीति मतान्तरमाह—स्वधर्मीति। ह्वस्य यो धर्मी तदीव्वयाचतो निवर्त्तित इत्यर्थः। यद्यपि जगति सत्यत्वस्यापि तथा-त्वान्मिथ्यात्वप्रतिचेपकत्वमपि शक्यशङ्कम्, तथापि बलवत्प्रमाणनिश्चितमिथ्यात्वस्य रजतादौ सत्यत्वप्रतिचेपकत्वमेव दृष्टं न वैपरीत्यमिति, अत्नापि तथैव । ब्रह्मणस्तु सप्रप-इचत्वं ब्रह्मसात्तात्कारनिवर्त्यमेवेति न निष्प्रपञ्चत्वप्रतित्तेपकमिति भावः। नन् प्रातिभासिकयोग्यताकाद्नाप्तवाक्याद्वचावहारिकसत्यार्थासिङेर्व्यावहारिकयोग्यताकाद्गिः होत्रादिवाक्यात् पारमार्थिकार्थासिद्धेरर्थाबाधरूपस्येवाबाधितार्थबोधकत्वलक्षणस्यापि प्रामाण्यस्य मिध्यात्वे ब्रह्मवाक्येष्वण्यर्थसत्यत्वायोगाद्यावश्यवाच्ये योग्यताप्रामाण्ययोः सत्यत्वे द्वैतावश्यम्भावात् किं प्रपञ्चिमध्यात्वेनेत्याशङ्कचाहः—शान्देति । लौकिकं व्यावहारिकम् । तदेव प्रातिभासिकव्यावृत्तम् अलम् , अर्थसिद्धैच पर्याप्तम् । श्रुतौ सत्यादिपद्घटितत्वबलादेव तद्घटिताग्निहोत्रादिवाक्यार्थाधिकसत्ताकार्थसिद्धेयोग्यताया अर्थसमानसत्ताकत्वनियमे प्रमाणप्रयोजनयोरभावाज्जाप्रदर्थलाभसंवादिनिः स्वाप्त-वरदानादिवाक्ये व्यभिचाराश्चेति भावः। तस्मादारम्भणाधिकरण-१-न्यायसिद्धं जगन्मिथ्यात्वं वज्रलेपायते ॥ ५७॥

१। 'तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः'-- १० २।१।६।१४।

<sup>\* [</sup> अथवा यो यत्य स्विविषयसाक्षात्कारानिवस्यों धर्मः, स तन्न स्विविरुद्धधर्मप्रिति-क्षेपकः । एवं च प्रपञ्चिमध्यात्वं किल्पतमिष प्रपञ्चसाक्षात्कारानिवर्स्यमिति सत्यस्वप्रितिक्षेपक-मेव । ब्रह्मणः सप्रपञ्चत्वं तु ब्रह्मसाक्षात्कारिनवर्स्यमिति न निष्प्रपञ्चत्वप्रतिक्षेपकमिति । एतेन शब्दगम्यस्य ब्रह्मणः सत्यत्वे शब्दयोग्यतायाः, शाब्दधीप्रामाण्यस्य च सत्यत्वं वक्तव्यम् इति सिद्धान्त्रवेशः ॥ ५७ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-ता' ? C. 2. '-लमख' B. 3. '-लाभसभवादिति' Ç.

## [ जीवोपाधिभेद-विचारः ]

नः जीवैः सद्वितीयत्वं ब्रह्मणस्तदभेदतः । तेषाञ्च भोगसाङ्कर्यं वारणीयमुपाधिभिः ॥५८॥ नन्वन्यभेदादन्यस्य कथं साङ्कर्यवारणम् । अलाहुर्नान्यताऽसङ्गे भोकृतादात्म्यकल्पनात् ॥५६॥

ननु मा भूदचेतनैर्ब्रह्मणः सद्वितीयत्वं सुखादिवैचित्र्यसिद्धपरस्परभेदैजीवैस्तु तद्दुर्वारमित्याशङ्क्य निरस्यति—नेति । कथं तर्हि न तेषां भोगमात्तसाङ्क्यं तत्नाह्— तेषामिति । उपाधिभेदादेव तद्वैचित्र्यसम्भवादिति भावः ॥ ४८ ॥

नन्वतद्धर्मकोषाधिभेदात् कथं तद्धर्मकात्मभोगसाङ्कर्यवारणिमत्याशड्क्य निराचष्टे — निन्नित । अन्यभेदात् सुखाद्यनाश्रयोषाधिभेदात् । "विज्ञानं यज्ञं तनुते" ति० २।४।१], "कामः सङ्कृत्यो विचिकित्सा" [ २० १।४।३, मै० ६।३० ] इत्यादि-२-श्रुतेरन्तः करणस्यैव सुखदुः खाद्यनर्थाश्रयत्वम् , न तु जीवस्य तस्यासङ्गत्व-३-श्रुतेरित्याशयेन समाधत्ते— अत्रेति । उपाधीनां सुखाद्याश्रयान्यता नेत्यर्थः । कथं तिर्हे आत्मिन भोकृताप्रत्यय-

- १। इदानीं सर्वेषु शरीरेष्वात्मन एकत्वपक्षे छखदुःखादिन्यवस्थाविरोधमाशङ्कय तां निरू-पयितुं प्रसङ्गमाह—न जीवैरित्यादिनेति कृष्णानन्दः।
- \*[ ननु आरम्भणशब्दादिभिरचेतनस्य वियदादिप्रपञ्चस्य मिथ्यात्वसिद्धावि चेतनानामप-वर्गभाजां मिथ्यात्वायोगाद अद्वितीये ब्रह्मणि समन्वयो न युक्तः। न च तेषां ब्रह्माभेदः प्रागुक्तो युक्तः, परस्परभिन्नानां तेषाम् एकेन ब्रह्मणाऽभेदासम्भवात्। न च तद्दभेदासिद्धिः, छखदुःखादिव्यवस्थया तत्तिह्वेरिति चेत्, न ; तेपामभेदेऽपि उपाधिभेदादेव तद्दव्यवस्थोपपत्तेः इति सिद्धान्तवेशः ॥ ५८॥ ]
- २। ''कामः सङ्कल्पो विचिकित्सा श्रद्धाऽश्रद्धा धतिरधतिर्द्धीर्धीर्मीरित्येतत् सर्वं मन एव''। [ब्रु॰ ११९१३, मै॰ ६१३०]
  - ३ । असङ्गो स्वयं पुरुषः [बृ० ४।३।१५,१६] ; असङ्गो न हि सज्यते [बृ० ३।९।२६ ; ४।२।४] । आदि-पदेन ''कामा येऽस्य हृदि श्रिताः'' [बृ० ४।४।७ ; कठ० ६।१४ ] इत्यादिश्रुतिर्माह्मा ।
- \*[ नतु उपाधिभेदेऽपि तदभेदानपायात् कथं व्यवस्था ? न ग्राश्रयभेदेनोपपादनीयो विरुद्धधर्मासङ्करस्तदतिरिक्तस्य कस्यचिद्ध भेदोपगमेन सिध्यति । अत्र केचिदाहुः—सिध्यत्येचा-न्तःकरणोपाधिभेदेन छखदुःखादिव्यवस्था । तावतैव भीषणंत्वाश्रयसर्पतादात्म्याध्यासाधिष्ठाने रङ्ज्वादौ "अयं भीषणः" इत्यभिमानवद्ध आत्मनोऽनर्थाश्रयत्वाभिमानोपपत्तेः । एतदभिप्राये-

अन्ये भोक्ता चिदाभासः कूटस्थेक्येन कल्पितः। अतो न भिन्नगामित्वमित्याहुर्बन्धमोन्नयोः॥६०॥ अन्ये विशिष्टो भोक्ताऽत्र सं'शुद्धो मुक्तिसङ्गतः। 'आत्मेन्द्रियमनोयुक्तमि'त्यादिश्चतिदर्शनात्॥६१॥

स्तत्रह्—भोक्तिति । अभीषणायामपि रज्जौ भीषणसर्पतादात्म्यारोपेणायं भीषण इत्यभिमानवद्सङ्गात्मन्यपि भोक्त्रहंकारतादात्म्यारोपाङ्गोकृत्वाद्यभिमानोपपत्तेरिति भावः ॥ ४१ ॥

"कर्ता शास्त्रार्थवत्वात्" [ब्र० २।३।३३] इत्याद्यधिकरणेषु १ चेतनस्यैव कर्त्तृ त्व-भोक्तृत्वप्रतिपादनाद्भ्यस्तिचिदाभास एव कर्त्तृ त्वाद्यनर्थाश्रयः। तद्भेदाभ्यासात्तु क्रूटस्थे संसाराभिमानः, स एव बन्ध इति न बन्धमोत्तवैयधिकरण्यदोषोऽपीति मतान्तरमाह—अन्य इति ॥ ६०॥

"यथा च तत्त्रोभयथा" [ब्र० २।३।४०] इति सूत्रादेकस्यैव कार्यकारणविशिष्टक्षपेण भोकृता, शुद्धरूपेण तु मुक्तयन्वय इति मतान्तरमाह—अन्ये इति ॥ ६१ ॥

णैव ''ध्यायतीव लेलायतीव'' [ बृ॰ ४।३।७ ], ''अहङ्कारविमूदात्मा कर्त्ताऽहमिति मन्यते'' [ गी॰ ३।२७ ] इत्यादिश्चतिस्मृतिदर्शनाचेति सिद्धान्तलेशः ॥ ५९ ॥]

- १। 'बुद्धेः परिणामित्वेन क्रियावेशात्मकं कर्त्तृत्वं सम्भवति, न त्वसङ्गस्यात्मनः' इति यत् सांख्येक्तम्, तदसङ्गतम्। करणत्वेन क्लसशक्तिकाया बुद्धेः कर्त्तृशक्तिनं कल्पयितुं शक्या, कुअरादावदर्शनात्, बुद्धेः कर्त्तृत्वे करणान्तरस्य कल्पनीयत्वाच। न च मा भूत् कर्त्ता इति बाच्यम्, पूर्वकाण्डोक्तयागादिव्यापाराणामुत्तरकाण्डोक्तश्रवणादिव्यापाराणां लौकिककुष्यादिव्यापाराणां च कर्त्तृतां सापेक्षत्वात्। तस्माजीवः कर्त्ता इति वैयासिकन्यायमालायां भारतीतीर्थाः।
- \* [ जढस्य कर्तृ त्वादिबन्धाश्रयत्वानुपपत्तेः ''कर्ता शास्त्रार्थवत्त्वादु'' इति चेतनस्यैव तद्य-श्रयत्वप्रतिपादकसूत्रेणान्तःकरणे चिदाभासो बन्धाश्रयः । तस्य चासत्यस्य बिम्बाद भिन्नस्य प्रत्यन्तःकरणभेदाद्व विद्वद्विद्वत्रस्रसिदुःस्विकर्त्रकर्त्त्रादिव्यवस्था इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६० ॥ ]
- \* [ 'आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः' [ कठ० ३।४ ] इति सङ्कारित्वेन देहेन्द्रियै-स्तादात्म्येन मनसा च युक्तस्य चेतनस्य भोक्तृत्वश्रवणाद्व अन्तःकरणभेदेन तिद्विशिष्टभेदाद्व स्रवस्था इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६१ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;सम्बो' C.

परे कर्तृमनःसङ्गाद्भोक्तृताऽन्या प्रकल्प्यते ।
स्फिटिकेष्विव लौहित्यं श्रोत्तवत्तद्वच्चितिः॥६२॥
एके त्वनाश्रयो'पाधिभेदभेदप्रकल्पनम् ।
प्रतिविम्बेष्विवोपाधिधर्माध्यासव्यवस्थितिः॥६३॥
[जीवोपाधि-विचारः]
क उपाधिरिह प्राहुर्भोगायतनभिन्नताम्।
अन्ये विश्ठिष्टतद्भेदं भोगासाङ्कर्यकारणम्॥६४॥

जपाकुसुमोपधानात् स्कटिके लौहित्यान्तरिमव कर्च्च न्तःकरणापधानादात्मिन कर्त्वत्वाद्यन्तरमध्यस्यत इति नोक्तदोष इति मतान्तरमाह—परे इति । तत्र भोग-साङ्क्यं परिहरित—श्रोत्रविदिति । एकस्यैव नभसः श्रोत्रत्वेऽपि तत्तत्कर्णशष्कुल्यु-पाधिभेदाच्छुन्द्रप्रह्व्यवस्थावद्भोगव्यवस्थेत्यर्थः ॥ ६२ ॥

स्वाश्रयसमसत्ताक एव भेदो धर्मासाङ्कर्यहेतुरिति नियमे मानाभावान्नोपाधिगत-भेदस्या<sup>३</sup>सञ्जनम्, किन्तु निष्कृष्टचैतन्ये १ एवोपाधिभिर्भेदं प्रकल्य खड्गमणिमुकुरादि-प्रतिबिम्बेष्विचौपाधिकधर्मव्यवस्था सुवचेति मतान्तरमाह –एक इति<sup>३</sup>॥ ६३॥

कस्तर्हि भोगासाङ्कर्यप्रयोजकोपाधिभेद इति प्रश्ने भोगायतनभेद एवेत्याह— क उपाधिरिति। पाद्लप्नकण्टकोद्धाराय हस्तन्यापारस्तु न हस्ताविच्छन्नस्य वेदनानु-सन्धानात्, किन्तु शरीराविच्छन्नस्येति भावः। हस्ताविच्छन्नस्यापि तदभ्युफाम्य मतान्तरमाह—अन्य इति। तद्भेदं भोगायतनभेदम्, हस्तपादयोस्त्वेकावयविघटकत्व-छन्नणः संश्लेष प्रवास्ति, न विश्लेषः।

<sup>\* [</sup> अस्तु केवलश्चेतनः कर्तृ त्वादिबन्धाश्रयः । स्काटिकलौद्दित्यन्यायेन अन्तःकरणस्य, तिद्वेशिष्टस्य वा कर्तृ त्वाद्याश्रयस्य सिन्नधानाचेतनेऽपि कर्तृ त्वाद्यन्तरस्याध्यासोपगमादिति सिद्धान्सलेकाः ॥ ६२ ॥ ]

१ । अन्तःकरणविशिष्टवेषाभ्रिष्क्रप्टे तदुपहिते चिदात्मनीत्यर्थः ।

<sup>\* [</sup> यद्याश्रयभेदादेव विरुद्धधर्मन्यवस्थोपपादननियमः, तदा चेतने निष्कृष्टे एवोपाधिवशाह्र भेवकल्पना अस्तु । अकल्पिताश्रयभेद एव न्यवस्थाप्रयोजक इति काप्यसम्प्रतिपत्तेरिति सिद्धान्त्रलेशः ॥ ६३ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-श्रितीपाधि-' B., 'एकलेनाम्रयोपाधि-' C. 2. '-स्यां-' ? A. 3. 'एकेति' ? A.

# देहभेदं परे प्राहुर्बाल्यादिषु न तद्भिदा । माययो पचयी देहो व्दीपभावन्न चाणुभिः ॥६५॥

"उद्यतायुधदोर्दण्डाः पतितस्वशिरोऽत्तिभिः। पश्यन्तः पातयन्ति स्म कबन्धा अप्यरीन् युधि १॥"

इति भारतवत्रनन्तु योधोत्साहवर्धनपरतया भूतपूर्वगत्यैकावयविघटकतया वा कथञ्चित्रेयमित्यभिप्रायः॥ ६४॥

मतान्तरमाह—देहभेदमिति । स्थूळदेहभेद एव परसुखाद्यननुसन्धानळत्तणभोगा-साङ्कर्यस्य प्रयोजक इत्यर्थः । ननु परिणामभेदस्य द्रव्यभेदकतया शरीरभेदेन बाल्या-द्यनुभूतस्य यौवनादावननुसन्धानं स्यादिति चेत्तत्राह—बाल्यादिष्विति । तद्भिदा देहभेदः । प्रत्यभिक्षानान्मूळाग्रादिदेशभेदाविक्क्षत्र इवावस्थाभेदाविक्छकोऽपि परि-माणभेदो न द्रव्यभेदप्रयोजक इति भावः । ननु पश्चादापतन्तोऽक्षपानादयः कथं पूर्व-सिद्धं शरीरमुपचिनुयुरित्यवश्यं भेदो वाच्यस्तत्नाह—माययेति । दीपोदयपिधानयोः समकाळमेव प्रासादाग्रस्पर्शिप्रभोपचयापचयदर्शनाज्मिटिति तत्तत्परमाण्वादिमेळ-नापसरणकल्पनायोगेनैन्द्रजाळिकशरीरादाविव सर्वत्र माययैवोपचयापचयकल्पनौ-चित्यादिति भावः ॥ ६४ ॥

१। निरुक्ताननुसन्धानप्रयोजकस्य व्यभिचारं शङ्कते—दोर्दण्डाः बाहुदण्डाः कवन्धाः छिन्नशिरस्कदेद्दाः। अत्र वचने चैत्रमेत्रशरीरयोरिव विश्विष्टयोः कवन्धशिरसोर्भेदे सत्यपि शिरोऽव-चिन्नस्य कवन्धावचिन्नन्नगतयोद्धृत्वानुसन्धानृत्वमवगम्यत इति व्यभिचार इत्यर्थः। कवन्धा अपि पातयन्ति, किस्रुतान्ये इति योधानासुत्साद्दातिशवं प्रशंसत्येतद्व वचनम्। अतो न व्यभिचार इति कृष्णानन्दः।

<sup>\* [</sup> एवसुपाधिवशाद्वावस्थोपपादने सम्भाविते जीवानां परस्परछखाद्यमनुसन्धामप्रयोजक
उपाधिः क इति निरूपणीयम् । अत्र केविदाद्वः—भोगायतनाभेदतद्वेदावनुसन्धानानुसन्धानप्रयोजकोपाधी । शरीराविच्छन्नवेदनायास्तदविच्छन्नेनानुसन्धानात् चरणाविच्छन्नवेदनायाः इस्ताविच्छन्नेनाननुसन्धानाम्, 'इस्ताविच्छन्नोऽइं पादाविच्छन्नवेदनामनुभवामि' इत्यप्रत्ययात् ।
अन्ये तु विश्चिष्टोपाधिभेदोऽननुसन्धानप्रयोजकः । तथा च, इस्ताविच्छन्नस्य चरणाविच्छन्नवेदनानुसन्धानाभ्युपगमेऽपि न दोष इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६४ ॥ ]

I. 'माययाइप-' B. 2. 'दीपबन्न व' B. 3. 'लिक् B.

#### [ उपाधिभेदेऽपि स्रखायनुसन्धानसाङ्कर्यापादन-विचारः ]

# लिङ्गभेदं परेऽविद्याभेदमन्ये प्रचत्तते । अदृष्टानियमादिभ्यः 'काणादेऽप्यव्यवस्थितिः ॥६६॥

सूक्ष्मदेहभेदः कारणदेहभेदो वा भोगासाङ्कर्य हेतुरिति हे मते दर्शयति—लिङ्गेत्यादिना। तयोर्जीवोपाधित्वस्य प्रागुपपादितत्वादिति भावः। यत्तु 'नानात्मानो व्यवस्थातः"' [बै॰ ३-२-२०] इति भोगव्यवस्थात्मभेदोपदर्शकं कणभक्तात्त्ववरणादिदर्शनं १ तिन्नरस्यति—अद्दष्टेति । विभुनानात्मवादे युगपत् सर्वदेहेषु सर्वात्मानुप्रवेशे शरीरकरणा-दीनामस्यैवात्मन पतानीति विनिगन्तुमशक्यतयाऽदृष्टस्य 'अहमिदं करिष्यामी'त्यभिसन्धेः प्रवृत्तिकियाफलभोगादीनां व्यवस्था न सिष्यतीत्यर्थः। तथा च, भगवतो बादरायणस्य हे सूत्रे—"अदृष्टानियमात्" [ब्र० २।३।४१], "अभिसन्ध्यादिष्विप चैवम्" [ब्र० २।३।४२] इति ॥ ६६ ॥

- \* [ शारीरैक्यभेदाषनुसन्धानतदभावप्रयोजकोपाधी, बाल्यभवान्तरानुभृतयोरनुसन्धान-तदभावदृष्टेः । त च बाल्ययौवनयोरिप शारीरभेदः शङ्कनीयः, प्रत्यभिज्ञानात् । त च परिमाण-भेदेन तद्भेदाबगमः, एकस्मिन् वृक्षे मूलाप्रभेदेनेव कालभेदेनैकस्मिन्ननेकपरिमाणान्वयोपपत्तेः इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६५ ॥ ]
- १। कणशुगादिभिष्टि प्रतिशरीरमात्मभेदाभावे व्यवस्था न सम्भवतीत्यात्मभेद आश्रितः। न चात्मन एकत्वेऽपि उपाधिकृता व्यवस्था सम्भवतीति तद्भेदाश्रयणं तेषां व्यर्थमिति वाच्यम्, उपाधिकृतव्यवस्थायाः क्षिष्टत्वात्। अतोऽञ्जसा व्यवस्थासिद्धये आत्मभेदस्तैराश्रितः। तदेतन्मसं वृषयतीति कृष्णानन्दः।
- \* [इतरे त्वन्तःकरणाभेदतद्वभेदाभ्यामनुसन्धानाननुसन्धानव्यवस्थामाहुः । केचित्तु 'अज्ञानानि जीवभेदोपाधिभूतानि नाना' इति स्वीकृत्य तद्वभेदाभेदाभ्याम् अनुसन्धानाननुसन्धान-व्यवस्थामाहुः । अत्र केचिदेकस्मिन्नात्मन्युपाधिभेदेन व्यवस्थानुपगमे कणमुगादिरीत्याऽऽत्म-भेदवादेऽपि व्यवस्थानुपपत्तितौल्यमाहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ६६ ॥ ]

<sup>ा, &#</sup>x27;कारचार्ट्य-B, 2, 'खवस्थाती नाना' [वै ३-२-२०]

#### [ जीवाणुत्वनिराकरण-विचारः ]

# एवमण्वात्मवादेऽपि भोगश्चेशे प्रसज्यते । तथान्ये बहवो दोषा विद्वद्भिः संप्रदर्शिताः ॥६७॥

दोषमणुनानातमवादेऽप्यतिदिशति— एवमिति । अयम्भावः — युगपन्नाना-वयवावच्छिन्नसुखदुःखसर्वाङ्गीणशैत्याद्युपलम्भसिद्धये योगिनां १ कायन्यहेन भोग-सिद्धये 'द्रोणो बृहस्पतेरंशः' इत्यादिस्मृत्युपपत्तये च गन्धदीपप्रभादिवदाश्रयातिरिक्त-देशप्रसारी अणोर्जीवस्यांशभूतो ज्ञानगुणस्तैरभ्युपेयते । इत्थं चांशिनो वियुज्य देहान्तरे भोगसमर्थस्य तस्य जीवान्तरस्य चाविशेषादंशिना तद्वोगानुसन्धाने जीवान्तरभोगानु-सन्धानस्यापि दुर्वारत्वात् साङ्कर्यमपरिहार्यमिति । नन्वंशांशिभावो नियामकः, जीवान्तरस्य चांशत्वानभ्युपगमाद्साङ्कर्यमिति चेत्तत्राह्—भोगश्चेति । "ममैवांशो जीव-लोके" [गी० १४।७], "अंशो नानाव्यपदेशाद्" [ब०२।३।७३] इत्यादिरमृतिसूत्रैर्जीवाना-मीश्वरांशत्वप्रतिपादनात्तस्य च तन्मते मुख्यत्वादित्यर्थः । किञ्चांशांशिसमूहसमृह्यादे-र्भेदाभेदाभ्युपगमात्तद्भिन्नाभिन्नस्य तद्भेद्नियमेनांशीश्वराभेदाज्जीवसम्हाभेदाद्वा सर्व-जीवाभेद्प्रसक्ती, सुतरां भोगसाङ्कर्षप्रसक्तिरित्याशयेनाह—तथेति । अथवा, निरवयवस्य विभोरीश्वरस्याणोर्जीवस्य तदीयज्ञानगुणस्य वा न मुख्यांशांशिता सम्भवति, तत्सम्भवे निरवयवत्वहानिरनित्यत्वापत्तिर्निष्कयं सर्वगतं वांशिनमच्छिद्रीकृत्यांशस्य जीवस्य परलोकादिगमनासिद्धिः, अणोर्जीवस्य चिद्रपत्वे सर्वाङ्गीणश्रानगुणाविशेषाद् गुणगुणिभावभेदपरिमाणाद्यसिद्धिः, अचिद्रुपत्वे त्वनात्मत्वानित्यत्वभौतिकत्वाद्या-पत्तिश्चेत्यादिद्वणसहस्रग्रस्तत्वादप्रामाणिकोऽयमण्वात्मवाद इति दर्शयितं बहव इत्युक्तम् ॥ ६७ ॥

#### १। तेपां च भोगवैचित्रयं स्मर्यते—

"आत्मनां च सहस्राणि बहूनि भरतर्षम । योगी कुर्याद्वरुं प्राप्य तैश्व सर्वां महीं चरेत् ॥ प्राप्तु याद्विषयान् कैश्चित् कैश्चिदुप्रं तपश्चरेत् । सङ्क्षिपेच पुनस्तानि सूर्यो रश्मिगणानिव" ॥

\* [सन्तु तर्हि अणव एव आत्मानः, यदि विभुत्वे व्यवस्था न छवचा । मैवम् । आत्मना-णृत्वे कदाचित् सर्वाङ्गीणछखोदयस्य करशिरश्ररणाधिष्ठानस्य चानुपपत्तेः। अस्मन्मते व्रक्षारमैक्यपर-

इति कृष्णानन्दः।

#### तस्मात् प्रपञ्चिमथ्यात्वात् पराभेदाच्च देहिनः' । व्मानान्तराविरोधेन सिद्धोऽद्धेतःसमन्वयः ॥६८॥

इति द्वितीयः परिच्छेदः॥२॥

प्रासङ्गिकं परिसमाप्य प्रपश्चितं प्रकृतमविरोधमुपसंहृत्य पूर्वपरिच्छेदसिद्ध-समन्वयेन सङ्गमयति —तस्प्रादिति । तस्माद्जृतौपाधिकजीवभेदेन द्वैतप्रसक्त्यभावा-दित्यर्थः ॥ ६८ ॥

इति श्रीमत्परमद्दंसपरिवाजकाचार्यश्रीरामचन्द्रसरस्वतीपुज्यपादशिष्यगङ्गाधरसरस्वती-विरचिते वेदान्तसिद्धान्तसृक्तिमञ्जरीप्रकाशे द्वितीयः परिच्छेदः ॥ २ ॥

महावाक्यानुरोधेनावान्तरवाक्यानां नेयत्वात् स्वरूपेण जीवस्य विभुत्वम्, औपाधिकरूपेण परिच्छेद इत्यादिप्रकारेण जीवब्रह्मभेदप्रापकश्चतीनामुपपादनं भाष्यादिषु व्यक्तमिति सिद्धान्त- छेशः ॥ ६७ ॥ ]

\* [तस्मादचेतनस्य प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वात् चेतनप्रपञ्चस्य ब्रह्माभेदाच न वेदान्तानामद्वितीये ब्रह्मणि विद्येकप्राप्ये समन्वयस्य कश्चिद्र विरोध इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६८॥ ]

 <sup>&#</sup>x27;-नाम्' C. 2. 'मानलग्-' ? B. 3. '-ते' B. वेदान्त-सि—१३

#### तृतीयः परिच्छेदः

[ कर्मणां विविदिपाविद्याफलकत्व-विचारः ]

ज्ञानेनैव कथं मुक्तिः कर्मभिश्चापि तत्स्मृतेः। नाविद्यकत्वाद्दन्थस्य नान्यः पन्था इति श्रुतेः॥१॥ कर्मणामुपयोगस्तु भामतीकृन्मते स्थितः। तमेतमिति वाक्येन मुख्ये विविदिषोद्धवे॥२॥

प्रथमपरिच्छेदेन सर्ववेदान्तानामद्वितीये ब्रह्मणि समन्वये, द्वितीयेन च तद्वि-रोधे समर्थिते, ताद्वशब्ह्मप्राप्तौ ज्ञानमेव साधनं नान्यदिति समर्थनाय शङ्कते—ज्ञाने-नैवेति । 'स्मृतेरिति'—"तत्प्राप्तिहेतुर्विज्ञानं कर्म चोक्तं महामुने" इति ज्ञानसमुच्चितैः, "कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिता जनकादयः" [गी० ३।२०] इति ज्ञाननिरपेद्धेश्च कर्मभि-र्ब्रह्मावाप्तिस्मरणादित्यर्थः । विस्मृतकण्ठचामीकरस्येव १ नित्यावाप्तस्याविद्यानिरास-मात्रक्षपायां तत्प्राप्तौ विद्यामात्रस्यापेक्तणात्, "तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यःपन्था विद्यतेऽयनाय" [श्वे० ३-८] इति श्रुत्या स्मृतेर्बळीयस्या साधनान्तरप्रतिषेधाच्च मैवमिति परिहरति—"नेति" ॥ १॥

स्मृतेस्तर्हि का गतिस्तत्राह—कर्मणामिति । मुख्ये इति—"तमैतं वेदानुवचनेन

१। यथा कण्यातायामेव कनकमालायां विस्मृतायां सत्यां तस्यामप्राप्तत्वभ्रमेण बहुविध-विश्लेषं प्राप्तस्याप्तोपदेशजन्यज्ञानमात्रेणाऽप्राप्तत्वभ्रमनिवृत्तिरूपा पूर्वसिद्धकनकमालाऽवाप्तिः, तत्तुल्यायां नित्यसिद्धबद्धावाप्तौ विद्यातिरिक्तसाधनापेक्षाभावात् तदितिरिक्तस्य भ्रमादिनिवृत्तौ सामर्थ्याभावाचेत्यर्थः।

[ See 'कण्डवामीकरन्याय' in Maxims ii 2nd edn. (Jacob) ]

\* [ नतु कथं विद्ययेव ब्रह्मप्राप्तिः, यावता कर्मणामि तत्प्राप्तिहेतुत्वं स्मर्थते इति ? सत्यम्। "नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय" इति श्रुतेः, नित्यसिद्धब्रह्मावाप्तौ कण्ठगतिविस्मृत-कनकमालावाप्तितुल्यायां विद्यातिरिक्तस्य साधनत्वासम्भवाच । ब्रह्मावाप्तौ परम्परया कर्मा-पेश्चामात्रपरा ताहशी स्मृतिरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ? ॥ ]

<sup>1.</sup> चिक्रितांशी नासि C. 2. चिक्रितांशी नासि C.

# स्वर्गवत् काम्यमाने तं ज्ञाने विवरणानुगाः। जिज्ञासितव्यं श्रुतिभित्रीह्मेत्यत्र श्रुतेरिव ॥ ३ ॥

ब्राह्मणा विविदिषन्ति, यक्षेन दानेन तपसाऽनाशकेन" [बृ० ४-४-२२]इति श्रुतौ प्रकृत्यर्थ-क्षानापेत्तया सन्-प्रत्ययार्थस्येच्छायाः प्राधान्यादित्यर्थः । अथवा, विविदिषार्थं १ यक्षाद्यनुष्ठातुर्वेदनेच्छायाः सिद्धत्वात्तादृश्येन यक्षादिविधिवैयर्थ्यमाशङ्कृत्वाह—मुख्ये इति, उत्कटे इत्यर्थः । मन्दाग्ने रन्नेच्छासस्वेऽपि सम्यग्जरण'फलंपहितरुच्युत्पादनायौ-पधिविधिवद्रागादिदंषिनिरासेन श्रवणादिशवृत्तिफलंपिहितोत्कटेच्छोद्देशेन विध्युपपत्तेरिति भावः ॥ २ ॥

शान्दादर्थप्राधान्यबळीयस्तस्य विधेयभावनाया इष्टभाव्यकत्वनियमस्य च "स्वर्ग-कामो यजेत," "ब्रह्म जिङ्गासितव्यम्" इत्यादिवाक्येषु प्रसिद्धत्वादिष्यमाण-वेद्नोद्देशेनैव यङ्गादिविधिः, न विविदिषोद्देशेनेति मतान्तरमाह—स्वर्गवदिति । तं कर्मणामुपयोगम् । न चैवं सन्नवासाभावः । विद्यार्थत्वपत्तेऽपि रागादि-मळापकर्षणस्य विविदिषादिगुणाधानस्य विशिष्टगुर्वादिळाभस्य च द्वारत्वा-भ्युपगमेऽपि तत्सिद्धौ सन्त्यास-२-सम्भवात् । विविदिषार्थत्वपत्त एव परं विवि-

२। ''आरुरुक्षोर्मु नेर्योगं कर्म कारणमुच्यते । योगारूढस्य तस्यैव शमः कारणमुच्यते ॥''—गीता० ६।३॥--

इत्यादिवचनानुसारेण चेतसः शुद्धौ विविदिषादिरूपप्रत्यक्प्रावण्योदयपर्यन्तं कर्मानुष्टानम् , ततः सन्न्यास इति ।

उक्तं हि नैष्कर्म्यसिद्धौ [ १।४९ ]--

''प्रत्यक्प्रवणतां बुद्धेः कर्मा<sup>ड</sup>ण्यापाद्य शुद्धितः । कृतार्थान्यस्त्रमायान्ति प्रावृद्धन्ते घना इव ॥'' इति ।

१। 'विविदिपायामेव विनियोगः' इत्यत्र भाष्यसम्मितिमाह—''विद्यासंप्रयोगात् प्रत्या-सम्नानि विद्यासाधनानि शमदमादीनि, विविदिपासंयोगात्तु बाह्यतराणि यज्ञादीनि'' [ सर्वापेक्षाधि-करणभाष्यम्—वः स्. ३।४।६।२७]।

<sup>\* [</sup> क तर्षि कर्मणामुपयोगः ? अत्र भामतीमतानुवर्त्तन आहुः—'तमेतं वेदानुवचनेन' इत्यादिश्चतेर्विद्यासम्पादनद्वारा ब्रह्मावाप्तुग्पायभूतायां विविदिषायामुपयोग इति सिद्धान्त- छेशः॥ २॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-जीरच-' C. 2. '-खुत्पादा' N. S. ( Jacob ).

#### [ श्रुतिविनियुक्तकर्मविशेषप्रतिपादन-विचारः ] तत्रोपयोगः कथितः कैश्चिदा'श्रमकर्मणाम् । परैस्तु वैधुरादीनामपि कल्पतरूक्तितः ॥ ४ ॥

दिषासिद्धौ कर्मणामुपच्चयाद्विशिष्टगुर्वादिलाभनिर्विघ्नश्रवणाद्यसम्पादकत्वापित्तरिति भावः १॥३॥

श्रुतौ वेदानुवचनग्रहणं ब्रह्मचारिकर्मणाम्, यबदानग्रहणं गृहस्थकर्मणाम्, विषेऽ-नाशकग्रहणं वानप्रस्थकर्मणाः मुपलक्षणित्याश्रमकर्मणामेव विद्योपयोगां न विधुराद्य-नुष्ठितकर्मणामिति मतं श्लेकार्धेन दर्शयति—तत्रेति। "अन्तरा चापि तु तद्दष्टेः" [ ब्र० ३।४।३६ ] इत्यधिकरणभाष्ये २ विधुराद्यनुष्टित-३-जप्यादि कर्मणामपि विद्योप-

#### १। तथा हि कृष्णानन्दः---

कर्मणां विविदिषार्थत्वपक्षे संस्कारार्थत्वपक्षे च ज्ञानोत्पत्त्यनियमे समानेऽपि विविदि-षार्थत्वपक्षे प्रायिकी ज्ञानोत्पत्तिः । तीव्रबुभुक्षाया इव दृढविविदिपायाः सर्वप्रयत्नेन विद्या-सम्पादनसमर्थत्वात् । संस्कारार्थत्वपक्षे तु ब्रह्मज्ञानयोग्यतामात्रसिद्धावपि विविदिषाया अप्य-नियतत्वेन विद्योत्पत्तिः प्रायिक्यपि न भवतीति विविदिपासंस्कारार्थत्वपक्षयोरिप भेद ऊह्ननीय इति भावः ।

- \*[ विवरणानुसारिणस्त्वाहुः—''प्रकृतिप्रत्ययार्थयोः प्रत्ययार्थस्य प्राधान्यम्'' इति सामान्य-न्यायाद् 'इच्छाविषयतया शब्दबोध्ये एव शाब्दसाध्यतान्वयः' इति स्वर्गकामादिवाक्ये क्छ्स-विशेषन्यायस्य बळवत्त्वात् । 'अश्वेन जिगमिषति', 'असिना जिघांसति' इत्यादिछौकिकप्रयोगे भक्तवादिस्पसाधनस्य, 'तदन्वेष्टव्यम्', 'तद्वाव विजिज्ञासितव्यम्', 'मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः' इत्यादिवैदिकप्रयोगे तव्यार्थमृतविधेश्र सन्प्रत्ययाभिद्दितेच्छाविषये एव गमनादावन्वयस्य भ्युत्पन्नत्वाच प्रकृत्यभिद्दितायां विद्यायां यज्ञादीनां विनियोग इति सिद्धान्तलेशः ॥ ३॥]
- २। "दृष्टार्था च विद्या प्रतिषेधाभावमात्रेणार्थिनमधिकरोति श्रवणादिष्ठु" इति भाष्ये। "विद्यां प्रति बहिरङ्गसाधनेषु श्रवणादिषु चानाश्रमिणामधिकारोऽस्ति, न वा" इति संशये सति नास्त्यधिकार इति पूर्वपक्षः। ततः सिद्धान्तसूत्रम्। सूत्रे 'तु'-शब्दः पूर्वपक्ष-ध्यावृत्त्पर्थः।
  - ३। 'जपेनैव तु संसिध्येह श्राझणो नात्र संशयः'। 'गङ्गायां स्नानमान्नेण मुख्यते नात्र संशयः'। इति कृष्णानन्दः।

<sup>1. &#</sup>x27;-यमंत्रणान्' ? B. 2. विक्रितांशी नास्ति C. 3. '-तप व्यादि-' C.

## तल क्लुप्तफलत्वेन नित्यानामिप कैश्चन ॥ काम्यानामिप संचेपशारीरककृतां नये ॥ ५ ॥

योगोक्तेः, "विहितत्वाद्याश्रमकर्मापि" इति [ ब्र० ३।४।३२ ] सूत्रे १ आश्रमग्रहणं वैवर्णिकोपळत्तणमिति कल्पतरूक्तेश्च २ मतान्तरमाह—परीरिति । वैधुरादीनां विधुरादित्रैवर्णिकानुष्टितानाम् ॥ ४ ॥

तेष्विप नित्यानाम् ३ एव तत्फलस्यैव दुरितत्त्वयस्य विद्ययाऽपेत्तणात् , प्रकृतौ ४ ऋृतोपकाराणामङ्गानां विकृताविव ४ द्वारान्तराकत्यनलाघवेन श्रुतेः काम्यकर्म-६-साधारण्यायोगादिति मन्यमानानां मतमाह—तत्रेति । मतान्तरमाह—काम्यानामपीति सार्धेन ॥ ४ ॥

- १। 'आश्रमकर्मणां विविदिपावाक्येन विद्यादो विनियुक्तत्वात् तत्कामनारहितेनाश्रमिणा स्वाश्रमविहितं कर्माननुष्टेयम्' इति शङ्कायामुत्तरं सूत्रम्। तेनापि तत् कर्त्तव्यमेव, तं प्रति विहितत्वात्। अन्यथा, प्रत्यवायप्रसङ्गादिति सूत्रार्थो बोध्यः।
  - २ । कल्पतरूक्तिश्र--''आश्रमधर्मव्यतिरिक्तानामपि अस्ति विद्योपयोगः'' इति ।
- \* [अत्र केश्चिदुक्तम्—आश्रमधर्माणामेव विद्योपयोगः। कल्पतरौ तु नाश्रमधर्माणामेव विद्योपयोग इति सिद्धान्तलेशः॥ ४॥ ]
  - ३। "नित्यानि अकरणे प्रत्यवायसाधनानि सन्ध्यावन्दनादीनि" इति सदानन्दः ।
  - ४। यत्र समग्राङ्गोपदेशः स प्रकृति-यागः।
  - ५। यत्रातिदेशवशेनाङ्गप्राप्तिः स विकृति-यागः।
  - ६। "काम्यानि स्वर्गादीष्टसाधनानि ज्योतिष्टोमादीनि" इति सदानन्दः।
- \* [ आश्रमधर्मञ्यतिरिक्तानामण्यस्ति विद्योपयोगः किन्तु नित्यानामेव । तेषां हि फलं दुरितक्षयं विद्याऽपेक्षते, न काम्यानां फलं स्वर्गादि । तत्र यथा प्रकृतौ क्छ्सपेपकाराणामङ्गानामति-देशे सित न प्राकृतोपकारातिरिक्तोपकारकल्पनम् , एवं ज्ञाने विनियुक्तानां यज्ञादीनां क्छ्सनित्य-फल्पापक्षयातिरेकेण न नित्यकाम्यसाधारणविद्योपयोग्युपकारकल्पनमिति । सङ्क्षेपशारीरके तु, नित्यानां काम्यानां च कर्मणां विनियोग उक्तः, यज्ञादिशब्दाविशेषात् । प्रकृतौ क्छसप्राकृतोपकाराणां पदार्थानां क्छसप्राकृतोपकारातिदेशमुखेनेव विकृतिष्वतिदेशेन सम्बन्धः, न तु पदार्थाना-मितदेशानन्तरमुपकारकल्पनेति न तत्र प्राकृतोपकारातिरिक्तोपकारकल्पनाप्रसिक्तिरिति सिद्धान्तलेशः॥ ५॥ ]

# न चोपकारसंक्लृप्तिकालं वाक्यं प्रतीत्तते । प्राप्तर्वचनवैयर्थं द्वारभेदेऽविशिष्टता ॥ ६ ॥

[ त्रैवर्णिकस्यार्थकर्माविद्याधिकार-निरूपणम् ]

#### ब्राह्मणग्रहणञ्चात्र त्रैवर्णिकनिदर्शनम् ॥ वार्त्तिकोक्तेस्तथोद्देश्यगतत्वेनाविवज्तणातु ॥ ७ ॥

नात्र प्राक्तताङ्गन्यायः, किन्तु विकृत्युपिद्धाङ्गन्यायेन विनियोगोत्तरकालमुपकार-द्वारकल्पनात् काम्यानामपि संयोगपृथक्वन्यायेन १ विविदिषोपयोगसम्भवादित्यभि-प्रेत्याह्—न चेति । किञ्च, नित्यादिकर्मभ्यो दुरितत्त्वयस्य तस्माज्ज्ञानोत्पत्तेश्च प्रमाणा-न्तरेण सिद्धावेतद्वचनवैयर्थ्यम् , वचनसार्थक्यायोपकारान्तरद्वारकल्पने मानान्तरेणासिद्धौ वा, काम्येष्वपि तस्य द्वारान्तरस्य वा कल्पनौचित्यादिति विशेष इत्याह्—प्राप्ते-रिति ॥ ६ ॥

नन्वत्र वाक्ये "ब्राह्मणा विविदिषन्ती"ति ब्राह्मणकर्मणामेव विनियोगात् सत्रियादि-कर्मणां "कर्मणैव हि संसिद्धिम्" [गी० ३।२०] इति स्मृत्या सात्तान्मुक्तिफलत्वमैव स्यादित्याशङ्क्याह—ब्राह्मणब्रहणञ्चेति ।

> 'ब्राह्मणब्रहणं चेह द्विजानामुपलक्तणम् । अविशिष्टाधिकारित्वात् सर्वेषामात्मबाधने ॥'

- १। तथा च जैमिनिसूत्रम्—'एकस्य त्भयत्वे संयोगप्रथक्त्वम्' [ मी० ४।३।३।९ ] इति । अत्र भाष्यकाराः—'एकस्योभयत्वे नित्यत्वे नैमित्तिकत्वे च संयोगप्रथक्त्वं कारणम्' इत्याहुः ।
- \* [ किञ्च, क्छसोपकारालाभाज्ञित्यानामेवायं विनियोगः' इत्यभ्युपगमे नित्येभ्यो दुरित-क्षयस्य तस्माच ज्ञानोत्पत्तेरन्यतः सिद्धौ व्यथोऽयं विनियोगः । अन्यतस्तदसिद्धौ ज्ञानापेक्षितोप-कारजनकत्वं तेष्वक्छसमित्यविशेषाद नित्यकाम्यसाधारणो विनियोगो दुर्वारः । नतु नित्यानां दुरितक्षयमात्रहेतुत्वस्यान्यतः सिद्धावपि विशिष्य ज्ञानोत्पत्तिप्रतिबन्धकदुरितनिर्वाहकत्वं न सिद्धम्, किन्तु अस्मिन् विनियोगे सित ज्ञानोद्देशेन नित्यान्यनुतिष्ठतोऽवश्यं ज्ञानं मवति । इत्रत्था ग्रुद्धिमात्रम्, न नियता ज्ञानोत्पत्तिरिति सार्थकोऽयं विनियोग इति चेत्, तर्ष्टि नित्या-नामपि अक्छसमेव ज्ञानोत्पत्तिप्रतिबन्धकदुरितनिवर्द्धणत्वम् । ज्ञानसाधनविशिष्टगुरुकाभ-श्रवणमननादिसम्पादकापूर्वं च द्वारं कल्पनीयमित्यक्छसोपकारकल्पनाविशेषात्र सामान्य-श्रत्थापादितो नित्यकाम्यसाधारणो विनियोगो भञ्जनीय इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६ ॥ ]

#### । ग्रहस्य विद्यार्थकर्माधिकाराभाव-प्रतिपादनम् ] वैदिकत्वात्तु विद्यायाः शूद्रस्यानधिकारिता । केचित् पौराणिके ज्ञाने तस्याप्याहुरधिकियाम् ॥८॥

—इति वार्त्तिकोक्तेः, 'विद्याकामो यश्चादीननुतिष्टेदि'ति परिणते वाक्ये उद्देश्याधिकारि-विशेषणस्य ब्राह्मणत्वस्य विवद्मायोगादित्यर्थः । न च स्वाराज्यकामराजकर्तृकेण ''राजसूयेन यजेते''तिवदत्र परिणामो युक्तः । प्राप्तयश्चाद्यनुवादेन फलसम्बन्धस्य ब्राह्मण-कर्त्तृत्वस्य च विधाने वाक्यभेदापत्तेः । अन्यत्र विहितत्रैवर्णिकाधिकारस्य विधि-संस्पर्शहीनब्राह्मणपदसमभिन्याहारमात्रेण बाधायोगाचेति भावः ॥ ७॥

नन्वेवं १ श्रुद्रस्यापि स्मार्तदानादिकर्भसम्भवादुत्पन्नविविदिषस्य ज्ञानाधिकारः स्यादित्याशङ्क्याह—वैदिकत्वादिति । अध्ययनगृहीतवेदस्यैव वैदिकेष्वधिकारा-दिति भावः । मतान्तरमाह—केचिदिति । "विविदिषन्ती"ति पदस्य यज्ञदानादिषु प्रत्येकमनुषङ्गाद् यज्ञानधिकृतविधुरादिजप्यवच्छूद्रकर्मणामपि विनियोगसम्भवाद् "वेदपूर्व'स्तु नास्त्यधिकारः" [ ब्र० भा० १।३।१०।३८ ] इत्यपग्रुद्राधिकरण-[ ब्र० १।३।१० अधि० ]-भाष्याञ्चेति २ भावः ॥ ८॥

- \* [ नन्वेवमपि कथं 'कर्मणैव हि संसिद्धिमास्थिता जनकादयः' इत्यादिस्मरणनिर्वाहः ? न च तस्य विद्यार्थकर्मानुष्ठानपरत्वम् , विविदिपावाक्ये ब्राह्मणग्रहणेन ब्राह्मणानामेव विद्यार्थ-कर्मण्यधिकारप्रतीतेः । अतो जनकाद्यनुष्ठितकर्मणां साक्षादेव मुक्त्युपयोगो वक्तव्यः । मैवम् । विविदिपावाक्ये ब्राह्मणग्रहणस्य त्रैवर्णिकोपलक्षणत्वात् इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७ ॥ ]
- १। ब्राह्मणग्रहणस्योपलक्षणत्वपक्षेऽतिप्रसङ्गं शङ्कते—निन्वति । अविधेयायां हि विद्याया-मधिकारो नाम विद्यार्थित्वमात्रम् , तच शूद्धस्यापि सम्भवतीति क्षत्रियादेरिव तस्यापि विद्यार्थ-कर्मस्विधकारो दुर्निचार इत्यर्थः ।

श्रृद्धस्य श्रृत्युक्तसगुणब्रह्मविद्यास निर्गुणब्रह्मविद्यासाधनवेदान्तश्रवणादिषु वाधिकारमाशङ्कः नास्त्यिषकार इति निर्णीतमपश्र्दाधिकरणे। तस्याधिकाराभावे च भाष्ये हेतुरुपन्यस्तः— 'वेदाध्ययनाभावात' इति । 'श्रृद्धस्य वेदोच्चारणश्रवणधारणानां निषेधेन वेदाध्ययनाभावेऽपि वेदार्थभूतोपासनाद्यनुद्धानं किं न स्याद' इत्याशङ्क्य 'अध्ययनविधिना वेदजन्यवेदार्थज्ञानस्य वेदार्थानुष्ठानेषु नियमितत्वादध्ययनश्रून्यस्य तदभावात् न सगुणनिर्गुणविद्यानुष्ठानेष्वधिकारः' इति उक्तम् । तथा च, तुरुयतया विद्यार्थकर्मस्वप्यधिकारो नास्तीत्यर्थ इति कृष्णानन्दः ।

२ । 'शुगस्य तदनादरश्रवणात्तदाद्रवणात् सूच्यते हि' [ ब्र॰ १।३।७४ ] इति सूत्रारज्ञाप-शुद्धाधिकरणगत-'श्रवणाध्ययनार्थप्रतिषेधात् स्मृतेश्रास्य' [ ब्र॰ १।३।३८ ] इति सूत्रभाष्यात् ।

<sup>1. &#</sup>x27;पूर्वक-' B. bh,

[सन्न्यासस्य विद्योपयोगीत्व-निरूपणम् ] सन्न्यासस्यात्र किंद्वारेणोपयोगोऽत्र केचन । कर्माविनाश्यदुरितनाशद्वारेति चत्तते ॥ ६ ॥ अन्ये त्वदृष्टद्वारेण श्रवणेऽस्याङ्गतां जगुः । दृष्टेन निर्विद्योपेण नियमन्त्वितरे बुधाः ॥ १० ॥

कर्मणां क्षानोपयोगं प्रदर्श्य तत्सन्त्यासस्य तं दर्शयितुं पृच्छति--सन्न्यासस्येति । 'संन्यासयोगाद यतयः शुद्धसन्ताः' [मु० ३।२।६, कै० ३, म० ना० १०।६ ] इति श्रुतेः, कर्मवद्दिरतत्त्वयलज्ञणिवत्तशुद्धिद्वारैव सन्न्यासोपयोग इति मतेन समाधत्ते—अत्रेति । कर्मिभरेव दुरितज्ञयसिद्धेः, सन्न्यासवैयर्थ्यमाशङ्क्य दुरितं विशिनष्टि—कर्माविनाश्येति ॥ १ ॥

मतान्तरमाह अन्ये त्विति । "शान्तो दान्तः" [ वृ० ४।४।२३ ] इति श्रुतावुपरित-शब्दितसन्न्यासस्य श्रवणाङ्गसाधन-१-चतुष्टयान्तर्भावदर्शनात् ,

> "त्यकाशेषिकयस्यैव संसारं प्रजिहासतः। जिक्कासंग्रेव चैकात्म्यं त्रय्यन्तेष्वधिकारिता॥"

- \* [ ननु विद्याधिकारिमात्रोपलक्षणत्वे श्रुद्धस्यापि विद्यायामिर्थत्वादिसम्भवेन तस्यापि विद्यार्थकर्माधिकारप्रसङ्ग इति चेत् , न । 'अध्ययनगृष्टीतस्वाध्यायजन्यतदर्थज्ञानवत एव वैदिकेष्वधिकारः' इत्यपश्रुद्धाधिकरणे अध्ययनवेदवाक्यश्रवणादिविधुरस्य शूद्धस्य विद्याधिकार-निषेधात् । 'न शूद्धाय मतिं दद्याद्धः' इति स्मृतेरापाततोऽपि तस्य विद्यामिष्टम्नाऽवगत्युपाया-सम्भवेन तद्धित्वानुपपत्तेश्च तस्य विद्यायामनिधकारादिति केचित् । अन्ये त्वाहुः, शूद्धस्याप्य-स्त्येव विद्यार्थकर्माधिकारः । तस्य वेदानुवचनाप्तिहोत्राद्यसम्भवेऽपि कण्डोक्तसर्ववणाधिकार-श्रीपञ्चाश्वरमन्त्रराजविद्यादिजपपापश्चयहेतुतपोदानपाकयज्ञादिसम्भवात् 'वेदानुवचनेन यज्ञेन दानेन' इत्यादिपृथक्कारकविभक्तिश्चतेः विधुरादीनां विद्यार्थजपदानादिमात्रानुष्ठानानुमतेश्च वेदानुवचनादिसमुख्यानपेश्चणात् । न च श्रद्धस्य विद्यायामिर्थत्वासम्भवः । 'श्रावयेखतुरो वर्णान् कृत्वा ब्राह्मण्यमग्रतः' इतीतिहासपुराणश्चवणे चातुर्वण्याधिकारस्मरणेन पुराणाद्यगतविद्यामाहा-स्म्यस्य सस्यापि तद्धित्वसम्भवादिति सिद्धान्तलेशः ॥८॥ ]
- \* [ बन्बस्तु कर्मणां चित्तशुद्धिद्वारा विद्योपयोगः, सन्न्यासस्य किंद्वारा तदुषयोगः ? केचिदाहुः, विद्योतपत्तिप्रतिबन्धकदुरितानामनन्तत्वात् किञ्चित् यज्ञाद्यनुष्ठाननिवर्त्यम् , किञ्चित् सन्न्यासापूर्वनिवर्त्यमिति कर्मविचत्तशुद्धिद्वारेष सन्न्यासस्यापि तदुपयोग इति सिद्धान्तर्छेन्नः ॥९॥]
  - १। नित्यानित्यवस्तुविवेकः, इहामुत्रार्थफळभोगविरागः, शमदमादिषद्कसम्पत्,

[ क्षत्रियवैश्ययोः सन्नगसाधिकार-विचारः ]

# चित्रयादेरसन्नचासाच्छ्रवणादि कथं भवेत्। तत्र केचन सन्नचासमाहुः चित्रयवेश्ययोः॥११॥

इति वार्तिकाञ्च सन्न्यासापूर्वस्यावश्यकत्वादिति भावः। मतान्तरमाह— दृष्टेनेति। दृष्टे सम्भवत्यद्रष्टफलकत्यनाया अन्याय्यत्वाद्वित्तेपत्यागस्यावहितबुद्धिसाध्ये सर्वत्र लोकत एवाङ्गत्वसिद्धेर्वचनेनैव सन्न्यासलत्तृणो वित्तेपत्यागो नियम्यत इति भावः॥ १०॥

> "त्रयाणामविशेषेण 'सन्न्यासश्रवणं श्रुतौ । यदोपलत्त्रणार्थं स्याद् ब्राह्मणब्रहणं तदा''॥

इति वार्त्तिकानुसारिमनेन परिहरति—तत्रेति। "यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद् गृहाद्वा वनाद्वा, यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रवजेद्द" [जा० ४ ] इति श्रुतौ २ सामान्यतः ज्ञवियादिसाधारण्येन सन्न्यासविधिसम्भवादिति भावः॥ ११॥

मुमुक्षुत्वञ्च —साधनचतुष्टयम् । तच श्रवणाद्यधिकारिविशेषणमिति व्यवस्थापितं ब्रह्ममीमांसायाः प्रथमसूत्रे ।

- \* [ अन्ये तु, 'शान्तो दान्त उपरतः' इत्यादिश्रुतौ उपरितश्दगृहीततया सन्न्यासस्य साधनचतुष्टयान्तर्गतत्वात् सन्न्यासापूर्वस्य ज्ञानसाधनचेदान्तश्रवणाद्यधिकारिविशेषणत्विमिति तस्य विद्योपयोगमाहुः । अपरे तु, 'श्रवणाद्यङ्गतयाऽऽत्मज्ञानफलता सन्न्यासस्य सिद्धा' इति विवरणोक्तरनन्यव्यापारतया श्रवणादिनिष्पादनं कुर्वतस्तस्य विद्यायामुपयोग इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १० ॥ ]
  - १। सन्न्यासस्याधिकारिविशेषणत्वपक्षे, श्रवणाङ्गत्वपक्षे चेत्यर्थः ।
  - २। ''ब्राह्मणः क्षत्रियो वापि वैश्यो वा प्रव्रजेद गृहात्। त्रयाणामपि वर्णानाममी चत्वार आश्रमाः''॥ इति स्मृतौ चेति दीक्षितः।

 <sup>&#</sup>x27;सन्नासः त्रूयते' В. S.
 वेदान्त-सि─१४

### अन्ये१ तु ब्राह्मणस्यैव सन्न्यासो बहुधा' श्रुतेः। देवादिवदसन्नचासश्रवणं चलवेश्ययोः॥ १२॥

अनेकश्रुतिषु ब्राह्मणप्रहणात्,

"मुखजानामयं धर्मो यद्विष्णोलिङ्गधारणम् । बाहुजातोरुजातानां नायं धर्मो विधीयते" ॥

इति—स्मृतेब्रोह्मणसिद्धवत्कारेण, श्रुत्यन्तरे "अयक्षोपवीती कथं ब्राह्मणः" [ जा० ½ ] इत्याच्नेपदर्शनाज्जाबालश्रुताविप तत्सिद्धवत्कारेण २ व्यवस्थिताव्यवस्थित-विकल्पविधिसम्भवात्,

"अधिकारि"विशेषस्य ज्ञानाय ब्राह्मणब्रहः । न सन्न्यासविधिर्यस्माच्छ् तौ त्तत्रियवैश्ययोः"॥

इति वातिकरुद्धिरेव श्रुतिभाष्ययोस्तात्पर्यवर्णनाच न त्तित्रयादेः सन्न्यासः, किन्तु ब्राह्मणस्यैवेति मतान्तरमाह—अन्ये त्विति । कथं तिर्हं त्तिव्यादेः श्रवणादिसिद्धिस्तत्नाह —देवादिवदिति । न हि सर्वत्न श्रवणं सन्नचासापेत्ता, कर्मानधिकारेण सन्न्यासानधि- कृतदेवादीनामपि श्रवणाधिकारच्यवस्थापनात्, वार्त्तिके त्तित्रयादेः सन्न्यासप्रदर्शनन्तु विद्वतसन्नचासविषयमुत्तरप्रन्थानुसारादित्यर्थः ॥ १२ ॥

\* [ नन्विस्मिन् पक्षद्वये क्षित्रियवैश्ययोः कथं वेदान्तश्रवणाद्यनुष्टानम्, सन्न्यासस्य ब्राह्मणा-धिकारित्वात् सन्नयासविधिषु ब्राह्मणप्रहुणात् ;

> 'अधिकारिविशेषस्य ज्ञानाय ब्राह्मणग्रहः । न सन्न्यासविधिर्यस्माच्छ् तो क्षत्रियवैश्ययोः' ॥

इति वार्त्तिकोक्तेश्चंति चेत् ? अत्र केवित्, (प्रागुक्तजाबाल )श्रुत्या स्मृत्यनुगृहीतया क्षत्रियवैश्ययोरिष सन्त्यासाधिकारसिद्धेः, श्रुत्यन्तरेषु ब्राह्मणग्रहणं त्रयाणामुपलक्षणम् । अत एव वार्त्तिकेऽपि 'अधिकारिविशेषस्य' इति श्लोकेन भाष्याभिप्रायमुक्त्वा अनन्तरश्लोकेन स्वमते क्षत्रियवैश्ययोरिष सन्त्यासाधिकारो दर्शित इति तयोः श्रवणाचनुष्ठानसिद्धि समर्थयन्ते इति सिद्धान्तलेशः ॥११॥ ]

१। अन्ये भाष्यानुवर्त्तन इत्यर्थः।

२ । विरोधाधिकरणन्यायेन श्रुत्यविरुद्धस्यैव स्मृत्यर्थस्य संप्राह्यत्वात् । तथा हि, श्रुति-स्मृत्योर्विरोधे श्रुतेरेव प्रामाण्यं न तु स्मृतेरित्युक्तं विरोधाधिकरणे (पू॰ मी॰ सू॰ १।३।२ अधि॰)। प्रत्यक्षश्रुतिविरुद्धं स्मृतिवचनमप्रमाणमिति विरोधाधिकरणन्यायः।

\* [ अन्ये त्वनेकेषु सन्न्यासविधिवाक्येषु ब्राह्मणप्रहणादः उदाहृतजाबालश्रुतौ सन्न्यास-विधिवाक्ये ब्राह्मणप्रहणाभावेऽपि श्रुत्यन्तरसिद्धं ब्राह्मणाधिकारमेव सिद्धं कृत्वा सन्न्यासा-वस्थायाम् 'अयज्ञोपवीती कथं ब्राह्मणः' इति ब्राह्मणपरामशीच ब्राह्मणस्यैव सन्न्यासाधिकारः ।

<sup>1. &#</sup>x27;-षा-' A. 2. '-र-' C.

### ब्रह्मसंस्थश्रुंतेन्यांसी मुख्यः श्रवणविद्ययोः। चत्रियादेरनुमतिं जन्मान्तरफलां परे॥ १३॥

"ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमैति" [क्रा० २।२३।२] इति श्रुतेः १ "आ सुप्तेरा मृतेः कालं नयेद् वेदान्तिचन्तया" २ इति स्मृतेश्चानन्यव्यापारतालक्षणब्रह्मसंस्थाशालिसन्न्यासिन पव श्रवणब्रह्मविद्ययोर्मुख्याधिकारः, स्वाश्रमकर्मव्यप्रक्षत्रियादेस्तद्सम्भवात् "दृष्टार्था' विद्या प्रतिवेधाभाव मात्राद्य्यर्थिनमधिकरोति" [ब्र० भा० ३।४।३=] इति भाष्योक्तन्याया जन्मान्तरीयब्रह्मसंस्थाप्रापको गौणोऽधिकार इति मतान्तरं दर्शयति—ब्रह्मसंस्थेति । देवानां कर्मानधिकारेण तद्वैयप्रचाभावात् सम्भवत्येव ब्रह्मसंस्थेति विषमो दृष्टान्तः ३ इति भावः ॥ १३ ॥

ब्राह्मणानामेव श्रवणाद्यनुष्ठाने सन्न्यासोऽङ्गम् । क्षत्रियवेश्ययोस्तन्निरपेक्षः श्रवणाद्यधिकार इति तयोः श्रवणाद्यनुष्ठाननिर्वाह इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १२ ॥ ]

- १। तथा च भाष्यम्—"ब्रह्मनिष्ठत्वमेव हि तस्य शमदमाद्युपत्रं हितं स्वाश्रमविहितं कर्म, यज्ञादीनि चेतरेषाम्, तद्वयतिक्रमे चैतस्य प्रत्यवायः" इति । तथा च परमहंसोपनिषदि श्रूयते—
  - काष्टदण्डो धतो येन सर्वाशी ज्ञानवर्जितः ।
     स याति नरकान् घोरान् महारोरवसंज्ञकान् ॥
     र । गच्छतस्तिष्ठतो वापि जाग्रतः स्वपतोऽपि वा ।
     न विचारपरं चेतो यस्यासौ मृत उच्यते ॥
     आस्प्रेरामृतेः कालं नयेद्वेदान्तविन्तया । इति ।
- ३ । ''देवानामनुष्टेयकर्मवेयग्राभावात् स्वत एवानन्यव्यापारत्वं सम्भवतीति क्रममुक्ति-फलकसगुणविद्याभिधायिशास्त्रप्रामाण्यादु विनाऽपि सन्त्यासं तेषां मुख्याधिकाराभ्युपगमात्''।
- \* [ अपरे तु 'ब्रह्मसंस्थोऽम्रतत्वमेति' इति श्रुत्युदिता यस्य ब्रह्मणि संस्था समाप्तिः, अनन्यव्यापारत्वरूपं तिन्नष्ठत्वं तस्य श्रवणादिषु मुख्याधिकारः । सा च ब्रह्मणि संस्था विना सन्न्यासमाश्रमान्तरस्थस्य न सम्भवति । स्वस्वाश्रमविद्वित्तकर्मानुष्ठानवैयग्रादिति सन्न्यास-रिद्वतयोः क्षत्रियवैश्ययोर्न मुख्यः श्रवणाद्यधिकारः । किन्तु, भाष्योक्तन्यायेन श्रुद्ववद्प्रति-षिद्धयोस्तयोर्विधुरादीनामिव देद्दान्तरे विद्याप्रापकेणामुख्याधिकारमात्रेण श्रवणाद्यनुमतिरित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १३ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;च' Bh. 2. '-मार्चेणाप्य-' Bh. 3. '-जनाज-' C.

[अमुल्याधिकारिक्वतंत्रवणादेर्जन्मान्तरीयविद्योपयोगित्व-प्रतिपादनम् ]
श्रवणं नन्वसंन्यासं जन्मान्तरफलं कथम् ।
दृष्टार्थत्वाददृष्टस्यासाङ्गत्वेनाप्यसम्भवात् ॥ १४ ॥
उच्यते यज्ञजादृष्टजातमेतत् फलाविध ।
उत्पाद्य तेन निर्वाद्यमिति न द्वारकल्पना ॥ १५ ॥
आचार्याश्चेवमेवाहुरा दोषपरिसंच्त्यात् ।
आवृत्तं नियमादृष्टं निष्पाद्य फलदं यतः ॥ १६ ॥

नतु सर्वत्र विचारस्य तात्कालिकविचार्यनिर्णयफलत्वक्लप्तेः, कथं चित्रयादि-श्रवणस्य जन्मान्तरीयब्रह्मनिर्णयफलत्वं विधिबलात् कथञ्चिददृष्टद्वारकल्पनेनापि तत्सिद्धेः, साङ्गस्यैवादृष्ट-१-जनकतया सन्न्यासरूपाङ्गचैकल्येनादृष्टासिद्धेरिति शङ्कते— श्रवणमिति । अदृष्टस्यापीत्यन्वयः ॥ १४ ॥

अस्तु द्रष्टार्थम् , तथापि विद्योद्देशविहितयश्चाद्यद्रप्टसम्पादितं ज्ञत्रियादिश्रवणं जन्मान्तरीयविद्याफलपर्यन्तं तेनैवाद्वप्टेन पुनः पुनरुत्पाद्य निर्वाह्यम् , श्रवणविधौ नियमार्थत्वपद्गे सन्न्यासिनाऽप्यहिकविद्याप्रतिबन्धे जन्मान्तरीयविद्याप्राप्तौ तथैव वाच्यत्वादित्याशयेन परिहरति—उच्यते २ इति ॥ १४ ॥

उक्तेऽर्थे विवरणाचार्यसम्मतिमाह—आचार्या इति । आ दोपेति । यस्माद

- १। तथा च, शास्त्रीयाङ्गसिंहतं श्रवणं 'श्रवणविधिरपूर्वविधिः' इति पक्षे स्वयमेव विद्या-लक्षणफलपर्यन्तमदृष्टं जनयति, 'श्रवणविधिर्नियमविधिः' इति पक्षे तु तादृशं श्रवणं नियम-विशिष्टं सत् फलपर्यन्तं नियमादृष्टं जनयतीत्यर्थं इति कृष्णानन्दः।
- \* [ नन्वमुख्याधिकारिणा हष्टफलभूतवाक्यार्थावगत्यर्थमविहितशास्त्रान्तरविचारवत् क्रिय-माणो वेदान्तविचारः कथं जन्मान्तरविद्याऽवाप्ताबुपयुज्यते ?—इति सिद्धान्तलेशः ॥ १४ ॥ ]
  - २ । 'कर्मणां विद्यायां विनियोगः' इति पश्चमाश्रित्य परिहरति—उच्यते इतीति कृष्णानन्दः ।
- \* [ उच्यते—अमुख्याधिकारिणाऽपि उत्पन्नविविदिनेषा क्रियमाणं श्रवणं द्वारभूतविविदि-षौत्पादकप्राचीनविद्यार्थयज्ञाद्यनुष्ठानजन्यापूर्वप्रद्युक्तमिति तदेवापूर्वं विद्यारूपफल्पर्यन्तं व्याप्रिय-माणं जन्मान्तरीयायामपि विद्यायां स्वकारितश्रवणस्य उपकारकतां घटयतीति नानुपपत्तिः । श्रवणादौ विध्यभाषपक्षे तु सन्न्यासपूर्वकं कृतस्यापि श्रवणस्यादृष्टानुत्पादकत्वात् सति प्रति-बन्धे तस्य जन्मान्तरीयविद्याहेतुत्वमित्थमेष निर्वाद्यमिति सिद्धान्तलेशः ॥ १९॥]

<sup>1. &#</sup>x27;-ब्रतं-' C.

### कृच्छाशीतिफलस्मृत्याऽऽधानवत्कर्तः संस्कृतेः । तद्द्वारा श्रवणं केचिजन्मान्तरफलं जगुः॥ १७॥

असम्भावनादिदे।षाणां सम्यक्चयपर्यन्तमात्रुत्तमेव श्रवणादिनियमाद्यं जनयति, न सक्तदनुष्टितम्, तस्मान्न तज्जन्मान्तरश्रवणादि प्रापणेन निर्वाहकमित्यर्थः १॥ १६॥

मतान्तरमाह—कृच्छे ति।

"दिने दिने च" वेदान्तश्रवणाङ्गिक्तसं"युतात् । गुरुशुश्रूपया 'युक्तात् कृच्छाशीति फलं लभेत्॥"

इति स्मृतेः—श्रवणस्याग्यर्थस्याधानस्य स्मृतौ पुरुषांस्कारेषु परिगणनादेव २ पुरुष-संस्कारकत्वस्यापि सम्भवादिति भावः । तद्वारा दैनन्दिनकर्तृसंस्कारद्वारा ॥ १७ ॥

#### १। तथा हि कृष्णानन्दः—

अयं भावः—प्रमाणासम्भावनानिवृत्तिः श्रवणफल्रम्, प्रमेयासम्भावनानिवृत्तिर्मननफल्रम्, विपरीतभावनानिवृत्तिर्निदिध्यासनफल्रम्। तथा च, त्रिविधप्रतिबन्धकनिवृत्तिर्लक्षणफल्प्पर्यन्तमावृत्तिविशिष्टानि श्रवणादीनि यस्य मुख्याधिकारिणो निष्पन्नानि, तस्य नियमादृष्टमुत्पन्नमेव। एवं सम्पन्नविद्यासाधनस्यापि प्रतिबन्धवशाद यदि विद्या न जाता, तदा पुनर्जन्मलाभेन प्रतिबन्धक्षये सित पुनर्विचारमनपेक्ष्येव विद्या जायते, यथा वामदेविद्यरण्यगर्भादेः। यस्य तूक्त-प्रतिबन्धिनवृत्तिपर्यन्तं श्रवणाद्यावृत्तिर्ने जाता, मध्ये मृतिश्र जाता, तस्य मुख्याधिकारिणोऽपि नियमादृष्टं न जायते। स च पुनर्जन्मान्तरे उक्तप्रतिबन्धकनिवृत्तिपर्यन्तश्रवणादिकमभ्यस्य श्रवणादिनियमादृष्टवशेन विद्याप्रतिबन्धककलमपक्षये सित विद्यां लभते। तदुक्तं भगवता श्रीकृष्णेन—

तत्र तं बुद्धिसंयोगं रुभते पौर्वदेष्टिकम् । यतते च ततो भूयः संसिद्धौ कुरुनन्दन ॥ [गी० ६।४३] इति ।

- \* [ आचार्यास्तु नियमविधिपक्षेऽपि अयमेव निर्वाहः । श्रवणमभ्यस्यतः फलप्राप्तरवांक् प्रायेण तन्नियमादृष्टानुत्पत्तेः, तस्य फलपर्यन्तावृत्तिगुणकश्रवणानुष्ठाननियमसाध्यत्वादित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १६ ॥ ]
- २ । 'अग्न्याधेयमप्रिहोत्रम्' इत्यादिपुरुषसंस्कारसंग्राहकसूत्रे अग्न्याधानस्यापि पाठा-दित्यर्थः ।
  - \* [ स्वतन्त्रादृष्टोत्पाद्कत्वमपि अस्ति । यथा अग्निसंस्कारार्थस्याधानस्य पुरुषसंस्कारेषु

<sup>1. &#</sup>x27;-प्रमार्थन' C. 2. 'तु' B. S. 3. '-युक्तात्' ? C. 4. 'लव्धात्' B. S.

#### [ विद्योपयोगियोगमार्ग-निरूपणम् ]

# श्रवणादेरिव ज्ञानसाधनत्वं समर्थितम् । प्रमाणैर्भारतीतीर्थैःर्निर्गुणोपास्तिकर्मणः ॥ ९८ ॥

इत्थं श्रवणादेरेव ज्ञानसाधनत्वे निरुद्धेऽपि श्रवणादिवन्निर्गुणब्रह्मोपास्तिरपि तत्साधनमिति मतं दर्शयति—श्रवणादेरिवेति । प्रमाणैरिति—प्रश्नोपनिषदि "यः पुनरेतं त्रिमात्रेणोमित्येतेनैवात्तरेण परं पुरुषमभिष्यायीत" [ प्र० ४।४ ] इति निर्गुणोपासनं प्रस्तुत्यानन्तरं "स एतस्माज्ञीवधनात् परात् परं पुरिशयं पुरुषमीत्तते" [ प्र० ४।४ ] इति तत्समानकर्मकसात्तात्कारफळकीर्त्तनम्, "ईत्तिकर्मव्यपदेशात् सः" [ ब्र० १।३।१२ ] इति सूत्रादौ तत्समर्थनम्, तापनीयादौ २ निर्गुणोपास्तिविधानम्, "अत्तरिधयां त्ववरोधः" [ ब्र० ३।३।३३ ], "आनन्दादयः प्रधानस्य" [ ब्र० ३।३।११ ]इत्यधिकरणयो-स्तदर्थभावाभावरूपगुणोपसंहारप्रदर्शनम्,

"यत् सांख्यैः प्राप्यते स्थानं तद् योगैरपि गम्यते" [ गी० ४।४ ] इत्यादिस्मृतयश्चात्र प्रमाणानीत्यर्थः । "नेदं यदिदमुपासते" [ केन० १।४, ४, ६, ७, ५ ] इति वाक्यन्त्विदंत्वेनोपास्यस्यैव ब्रह्मत्वं प्रतिपंधति, न निर्गुण'प्रतीच इति कत्यतरावेव समर्थितमिति भावः ॥ १५ ॥

परिगणनात् तद्र्थत्वमपि, एवं वचनबलादुभयार्थत्वोपपत्तः । तथा च, प्रतिदिनश्रवणजनितादृष्ट-महिम्नेवामुिष्मकविद्योपयोगित्वं श्रवणमननादिसाधनानामित्याद्वरिति सिद्धान्तलेशः ॥१७॥]

- १। तथा हि, पञ्चदश्यां ध्यानदीपे भारतीतीर्थाः---
  - निर्गुणब्रह्मतत्त्वस्य न ह्युपास्तेरसम्भवः । सगुणब्रह्मणीवात्र प्रत्ययावृत्तिसम्भवात् ॥ ९ । ५५ ॥
  - २ । उत्तरस्मिंस्तापनीये शैव्यप्रश्नेऽथ काटके । माण्डूक्यादौ च सर्वत्र निर्गुणोपास्तिरीरिता ॥

इति पञ्चदश्यां ध्यानदीपे [ ९ । ६३ ] श्रीमदुभारतीतीर्थाः ।

\* [ एवं 'श्रवणमननादिसाधनानुष्ठानप्रणाल्या विद्याऽवासिः' इत्यस्मिन्नर्थे सर्वसम्प्रति-पन्ने स्थितेः भारतीतीर्थाः ध्यानदीपे विद्याऽवासी उपायान्तरमप्याहुः। 'तत् कारणं सांख्य-योगा भीपन्नम्' [श्वे० ५।१३], यत् सांख्येः प्राप्यते स्थानं तद्व योगैरपि गम्यते' इति श्रुतिस्मृति-

<sup>1. &#</sup>x27;-णं' ? C. 2. '-धिगम्यम्' S.u.

#### [ ब्रह्मसाक्षात्कारे करण-विचारः ]

ननु किं करणं ब्रह्मसाचात्कारेऽत्र केचन । प्रत्ययावृत्तिमाचख्युः सांख्ये योगे च सम्भवात् ॥१६॥ अन्ये तु मन एवाहुरेनां तत्सहकारिणीम्' । महावाक्यं परे प्राहुर्मनसः प्रतिषेधतः ॥ २०॥

ब्रह्मसात्तात्कारप्रमासाधकेषु निर्णीतेषु तत्साधकतमनिर्णिनीषया पृच्छति— नन्विति । प्रत्ययावृत्तिं प्रसंख्यानम् १ । विधुरकामिनीसात्तात्कारकरणत्वेन कल्प्तायां स्तस्याः सांख्यशिव्दिते ज्ञाने योगशिव्दितोपासने च निदिध्यासनप्रसंख्या-नाख्यायाः सम्भवादित्यर्थः । तस्याः क्लप्तप्रमाणानन्तर्भावेऽपि तज्जन्यज्ञानस्यैश्वर-मायावृत्तिज्ञानवदर्थां बाधमात्रेण प्रमात्वसम्भवादिति भावः ॥ १६ ॥

मतान्तरमाह—अन्ये त्विति । मनसोऽहंकारोपहितात्मसाचात्कारे ''अहमैवेदं ³सर्वोऽस्मीति मन्यते" [ वृ० ४।३।२० ] इति श्रुत्युपदर्शितस्वाप्रब्रह्मसाचात्कारे च

दर्शनात्, यथा सांख्यं नाम वेदान्तविचारः श्रवणशब्दितो मननादिसहकृतो विद्यावाप्त्युपायः, एवं योगशब्दितं निर्गुणब्रह्मोपासनमपि । इयांस्तु विशेषः—प्रतिबन्धरहितस्य पुंसः श्रवणादिप्रणाल्या ब्रह्मसाक्षात्कारो झटिति सिध्यतीति सांख्यमार्गो मुख्यः कल्पः, उपास्त्या तु विलम्बेनेति योगमार्गोऽनुकल्प इति सिद्धान्तलेशः ॥ १८ ॥ ]

१। उक्तं च कल्पतहकारै:-

''वेदान्तवाक्यजज्ञानभावनाजाऽपरोक्षघीः । मूलप्रमाणदार्ढोःन न भ्रमत्वं प्रपद्यते''॥

\* [ नन्विस्मन् पक्षद्वयेऽपि ब्रह्मसाक्षात्कारे कि करणम् ? केचिदाहुः—प्रत्ययाभ्यासरूपं प्रसङ्ख्यानमेव । योगमागं आदित आरभ्योपासनरूपस्य सांख्यमागं मननानन्तरिनिदिध्यासन-रूपस्य च तस्य सत्त्वात् । न च तस्य ब्रह्मसाक्षात्कारकारणत्वे मानाभावः, 'ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः' इति श्रवणात् , कामातुरस्य व्यवहितकामिनीसाक्षात्कारे प्रसङ्ख्यानस्य कारणत्वक्छप्तेश्व । मार्गद्वयेऽपि प्रसङ्ख्यानस्य विचारितादविचारिताद्वा वेदान्ताद ब्रह्मात्मैक्या-वगितमूलकत्या प्रसङ्ख्यानजन्यस्य ब्रह्मसाक्षात्कारस्य प्रमाणमूलकत्वाचेति सिद्धान्तिलेशः॥ १९॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-पी' C. 2. 'क्लान' ? A. 3. 'सर्वे स-' B.S.

#### [ ब्रह्मज्ञानस्य शाब्दापरोक्षत्व-विचारः ]

### मानान्तरस्याप्रसरात् परोच्चेण भ्रमाच्चयात् । सहकारिविधानाच्च शब्दादप्यपरोच्चधीः ॥ २१ ॥

करणत्वक्छिः, प्रसंख्यानस्य प्रमाकरणत्वाक्छिभेनःसहकारितामात्नम्, "झानप्रसादेन विशुद्धसत्त्वः" [मु०३।१।८] इति श्रुतेरित्यर्थः । मतान्तरमाह—महावाक्यमिति । "तद्धास्य विज्ञङ्गौ" [ङ्गा०६।७।६], "तस्मै मृदितकषायाय तमसः पारं दर्शयित भगवान् सनत्कुमारः" [ङ्गा० ७।२६।२] इत्यादिश्रुतिषु आवार्योपदेशानन्तरमेव साज्ञात्-कारोदयाभिधानात्, "वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः" [मु०३।२।६], "तं त्वौपनिषदं पुरुषम्" [ वृ०३।६।२६] इति च ब्रह्मण उपनिषदेकवेद्यत्वश्रुतेः, "यन्मनसा न मनुते" [ केन०५] इति मनसः सङ्कारिकारणत्वप्रतिपंधात् परोज्ञज्ञाने मनोवादिनापि करणत्वाभ्युपगमादिति भावः॥ २०॥

नतु तर्हि वाक्यस्य परोक्तज्ञानकत्वक्रुप्तेः, कथमपरोक्तज्ञानकरणत्वमित्या-शङ्कचाह—मानान्तरस्येति १॥ ३१॥

- \* [ अन्ये तु—'एपोऽणुरात्मा चेतसा वेदितव्यः,' 'दृश्यते त्वग्राया बुद्धाः' इत्यादि-श्रुतेर्मन एव ब्रह्मसाक्षात्कारे करणम्, तस्य सोपाधिकात्मनि अद्दंवृत्तिरूपप्रमाकरणत्वक्छसः, 'स्वप्नप्रपञ्चविपरीतप्रमात्रादिज्ञानसाधनस्यान्तः करणस्य' इत्यादिपञ्चपादिकाविवरणग्रन्थेरिष तथा प्रतिपादनात् । अपरे तु—आचार्योपदेशानन्तरमेव ब्रह्मसाक्षात्कारोदये जीवन्मुक्तिश्रवणाद, ज्ञानान्तरनेराकाङ्क्ष्यश्रवणात्, ब्रह्मण उपनिषदेकगम्यत्वश्रवणाच औपनिषदं महावाक्यमेव ब्रह्मसाक्षात्कारे करणम्, न मनः इत्याद्वरिति सिद्धान्तलेशः ॥ २०॥ ]
- १। शब्दस्य ब्रह्मसाक्षात्कारकरणत्वपक्षे श्रुतिभाष्यविरोधाभावेऽपि शब्दप्रमाणस्वभाव-विरोधात् न मद्दावाक्यं ब्रह्मसाक्षात्कारे करणिमत्यर्थः। शब्दस्वभावमनुरुध्येव तस्यापरोक्ष-ज्ञानकरणत्वं साधयति, मानान्तरस्येत्यादिना।
- \* [ ननु तथापि शन्दस्य परोक्षज्ञानजनकत्वस्वभावस्यापरोक्षज्ञानजनकत्वं न संगच्छते इति चेत् ? अत्र केचित्—स्वतोऽसमथोऽपि शन्दः शास्त्रश्रवणमननपूर्वकप्रत्ययाभ्यासजनित-संस्कारप्रवयलन्ध्यब्रह्मेकाध्यवित्तद्रपणानुगृहीतोऽपरोक्षज्ञानमुत्पाद्यति शास्त्रीयसंस्कारसंस्कृताम्राधि-करणक इव होमोऽपूर्वमिति कल्प्यते, "तरित शोकमात्मविद्" इति शास्त्रप्रामाण्यात् । अपरोक्षस्य कर्त्तृ त्वाध्यासस्यापरोक्षाधिष्ठानज्ञानं विना निवृत्त्ययोगाद्द, औपनिषदे ब्रह्मणि मानान्तराप्रवृत्तेः, शब्दाद्प्यपरोक्षज्ञानानुत्पत्तौ अनिर्मोक्षप्रसङ्गादित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ २१ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-सत्त्वा:' C. 2. '-करणल-' C.

# भावना 'ऽऽवृत्तिसिचवाद्विधुरस्येव' मानसात्। कामिन्या इव शब्दात्तामितरे संप्रचत्तते॥ २२॥ विज्ञातृचिदभिन्नस्य विषयस्याऽऽपरोत्त्यतः। पारोत्त्यासम्भवादन्ये प्राहुः शब्दापरोत्तताम्॥ २३॥

अलौकिके ब्रह्मणि वाक्नातिरिक्तप्रमाणाप्रवृक्तेः

योगादिनमीं त्तप्रसङ्गवारणाय २ वैधाग्न्याद्यधिकरणसहकारि बलाद दभ्न इन्द्रियादेरिय ३ विहितभावनाप्रचयरूपसहकारि बलेनापरो त्तप्रमासम्भवादिति मतान्तरमाह—भावनेति । भावनायाः स्मृतेरावृत्तिरैकाप्रेचण पुनः पुनरिवच्छेदेनोत्पादनं तत्सिहितादः विधुरस्य मानसात् कामिन्या इव निर्दिष्यासनसिववान्महावाक्यशब्दात्तामपरो त्तिधियं संप्रचत्तते भावनाप्रचयसहकारिसामर्थ्यात् , बहिरस्वतन्त्रस्यापि मनसः स्वातन्त्रच्याद्रश्चित्रवर्थः ॥ २२ ॥

श्लानापरोक्ष्ये विषयापरोक्ष्यमेव प्रयोजकम्, न करणविशेषः । विषयापरोक्ष्यश्च वृत्तिद्वारकः स्वाभाविको वा विषयनिष्टः प्रमातृचैतन्याभेदः । स च "यत् साम्नाद्परोन्नाद्
द्वह्य" [ वृ० ३।४।१ ]इति श्रुतेः४, ब्रह्मणि स्वाभाविक इति तद्विषयश्चानस्य पारोक्ष्यासम्भवाच्छ्रव्याद्प्यपरोन्नमेव तत् सिष्यतीति विवरणाद्यनुमतं मतमाह—विश्वात्रिति ।
विश्वाता प्रमाता ॥ २३ ॥

- १। शास्त्रप्रामाण्यमनुपजीव्यापि शब्दस्यापरोक्षज्ञानकरणत्वं साधयति-भावनेत्यादिना।
- २ । यथा आधानादिजनितसंस्काररिहताग्न्यधिकरणको होमस्तावदपूर्व न जनस्रति, अगन्यधिकरणकहोममात्रस्यापूर्वजननस्यभावाभावात् ; शास्त्रीयसंस्कारिविशिष्टाग्न्यधिकरणक-होमस्त्वपूर्वं जनस्रति, तद्वदित्पर्थं इति कृष्णानन्दः ।
  - ३ । 'दघ्नेन्द्रियकामस्य जुहुयात्' इत्यन्न दक्ष इन्द्रियादेरिवेत्यर्थः ।
- \*[अन्ये तु भावनाप्रचयसाहित्ये सित बहिरसमर्थस्यापि मनसो नष्टविनतासाक्षात्कार-जनकत्वदर्शनात् निदिध्यासनसाहित्येन शब्दस्याप्यपरोक्षज्ञानजनकत्वं युक्तमिति दृष्टानुरोधेन समर्थयन्ते इति सिद्धान्तलेशः॥२२॥]
- ४। ब्रह्म जडवत् स्वन्यतिरिक्तप्रमातृचैतन्यमपेध्यापरोक्षं न भवति, किन्तु साक्षात् प्रमातृ-चैतन्यस्वरूपत्वादेवापरोक्षमित्यर्थः।
  - \*[ अपरे तु—अपरोक्षार्थविषयत्वं ज्ञानस्यापरोक्षत्वं नाम, अन्यानिरुक्तेः। अर्था-
  - 1. '-स्वेन' A. 2. '-बलादत' C. 3. '-िधय' ? C. 4. '-प्रचते' ? C. 5. 'स्तातन्त्र-' A. विदान्त-स्ति—१६

'अद्वैतविद्याचार्यास्तु स्वसुखज्ञानसंग्रहात्। आपरोच्त्यं स्फुरिच्चत्त्वं' तदभेदात्तु तद्युजि ॥ २४ ॥ नन्वध्ययनकालेऽपि शब्दात् स्यादपरोच्चधीः। सत्ताधृतिर्विचाराच्चेन्मननादिश्रमो वृथा॥ २५ ॥

न अपरोत्तविषयावगाहित्वं 'क्षानापरोक्ष्यम्, स्वप्रकाशरूपसुखाव्यापनात्, किन्त्विभिन्यक्तिच्त्व' रूपं मुख्यम्, वृत्तिविषययोस्तु तादृशचिद्रभिन्नत्वरूपं गौणम्, तश्च वृत्तेविषय-संसर्गं भवतीति मतान्तरमाह—अद्वैतिति । स्वयमेव सुखं यज्ञ्ञानं तस्य लक्ष्यत्वेऽिष संप्रहाद्व्याप्त्यभावादित्यर्थः । तद्युजि तत्संसृष्टे, वृत्तौ विषये च, तेनाभिव्यक्तचैतन्येन सहाभेदात्, स च विषये वृत्तिसंसर्गं सत्येव भवति । हृद्यदेशस्य सद्याऽन्तःकरण-संसृष्टत्वेऽिष तद्रोचरशाञ्दवृत्त्या 'नाभिव्यक्तचिद्भेद्रूपादिमतश्चनुराद्यसिन्नरृष्टस्य तद्योग्यत्वादिति भावः॥ २४॥

यदि शञ्दाद्परोत्तक्षानम् , तर्ह्यभ्ययनकालश्रुतमहावाक्यादेव ब्रह्मसात्तात्कारो वृक्त परोक्षत्वं तु नापरोक्षज्ञानविषयत्वम् , येनान्योन्याश्रयो भवेत् । किं तु तत्तत्पुरुषीय-चैतन्याभेदः, अन्तःकरणतद्धमांणां साक्षिणि कल्पिततया तदभेदसत्त्वात् । बाह्यचैतन्येन कल्पितानां घटादीनां बाह्यचैतन्ये वृत्तिकृततत्तत्पुरुषीयचैतन्याभेदाभिव्यक्तया तदभेदसत्त्वाच न काप्यव्याप्तिः । एवं च सर्वदा सर्वपुरुषचैतन्याभिन्नत्वाद "यत् साक्षादपरोक्षाद ब्रह्म" इति श्रुत्या स्वत एवापरोक्षं ब्रह्मेति अपरोक्षार्थविषयत्वाच्छग्दस्यापि ब्रह्मज्ञानस्यापरोक्षत्ववाचो-यक्तिर्युक्तित्याद्विति सिद्धान्तलेशः ॥ २३ ॥ ]

१। ज्ञानापरोक्ष्यमर्थापरोक्ष्यञ्च प्रकारान्तरेण निरूपयति-अद्वैतविद्याचार्यास्त्वित ।

\*[अद्वैतिविद्याचार्यास्तु नापरोक्षार्थविषयत्वं ज्ञानस्यापरोक्ष्यम्, स्वरूपछलापरोक्ष्यरूपस्वरूपज्ञानाव्यापनात् स्वविषयत्वरुक्षणस्वप्रकाशत्विनिषेधात् । किन्तु यथा तत्तदर्थस्य स्वव्यवद्वारानुकूछचैतन्याभेदोऽर्थापरोक्ष्यम्, एवं तत्तद्वव्यवद्वारानुकूछचैतन्यस्य तत्तदर्थाभेदो ज्ञानापरोक्ष्यम् । तथा
च चैतन्यधर्मः एवापरोक्ष्यम्, न त्वनुमितित्वादिवद् अन्तःकरणवृत्तिधर्मः । अत एव, छलादिप्रकाशरूपे साक्षिणि स्वरूपछलप्रकाशरूपे चैतन्ये चापरोक्ष्यम् । एवं च शब्दादुत्पद्यमानमपि
वस्रज्ञानं सर्वोपादानभूतस्वविषयवस्यसंस्रष्टमेव उत्पद्यत इति तस्याज्ञाननिवर्त्तकत्वज्ञानिवृत्तौ
तन्मूळभेदप्रविक्यादापरोक्ष्यं चेत्युपपद्यतेतरामिति सिद्धान्त्रछेशः ॥ २४ ॥ ]

<sup>ा. &#</sup>x27;-लं'  ${\bf C}$ . z. 'ज्ञानापरोचिविषयावगाहिलं ज्ञानापरोच्यं'  ${\bf C}$ . z. '-वित्त-'  ${\bf A}$ . z. 'नाप-रोचमिभ-'  ${\bf C}$ .

# 'मैवं पुंदोषशान्त्यर्थं मननादेविधानतः। तत्तत्संस्टष्टवृत्त्येत्थं तदज्ञाननिबर्हणम्॥ २६॥

[ अज्ञाननिवर्तकनिरूपणम् ]

# नन्वेवं वृत्त्यभिव्यक्तचिदंशे विषयैक्यतः। श्रवणादिमतो नश्येन्मूलाज्ञानं घटेच्चणात्॥ २७॥

इत्यक्काननिवृत्तिः स्यात्, यद्यसम्भावनारूपप्रतिबन्धनिरासेन सत्तावधारणात्मकसाज्ञात्-कार एवाज्ञाननिवर्त्तक इत्युच्यते, तथापि मननादिवैयर्ध्यमिति शङ्कते—नन्धिति । सत्ताधृतिर्विचारेण रूपकतत्त्ववत् सत्तावधारणम् ॥ २४ ॥

अस्तु मुख्याधिकारिणो मननादिवैयर्थ्यम् , मन्दमध्यमाधिकारिणोस्तु श्रवणेन प्रमाणासम्भावनामात्रे निवर्तितेऽपि प्रमेयासम्भावनाविपरीतभावनयोः सम्भवाक्तिप्रास्थाय मननादिविधिसार्थक्यमिति परिहरति—मैवमिति । इत्थं चैवं किलितमित्याह—तत्तदिति । यदश्चानं यं पुरुषं प्रति यं विषयं साज्ञादिधिष्ठानावरणद्वारा वा तिरोधक्ते, तिद्विषयाकारवृत्या तदश्चाननाशे तस्य पुरुषस्य तद्विषयापरोक्त्यमिति फलितमित्यर्थः ॥२६॥

नन्वेवं सित "सर्वप्रत्ययवेद्यं च ब्रह्मरूपे व्यवस्थिते" इति वार्तिकोपदर्शितिदशा चाज्जुषवृत्या घटाद्यिष्ठान-ब्रह्मचेतन्याभित्यक्तौ कृतश्रवणादेरिधकारिणा मूलाज्ञान-स्यापि नाशप्रसङ्गः । घटाद्याकारवृत्तेरभिव्यक्तचिदंशे मूलाज्ञानसमानविषयत्वसत्त्वा-न्निर्विशेषे चिति ब्रह्मसाज्ञात्कारमात्रव्यङ्गचिवशेषस्य दुर्वचत्वेनास्यास्तद्विशेषाचेति

<sup>\*[</sup> नन्वेवमध्ययनगृहीतवेदान्तजन्येनापि तज्ज्ञानेन मूलाज्ञाननिवृत्त्या आपरोक्ष्यं किं न स्यात् ? न च तत्सत्तानिश्चयरूपत्वाभावाद्व नाज्ञाननिवर्त्तकमिति वाच्यम् । तथापि कृत-श्रवणस्य निर्विचिकित्सशाब्दज्ञानेन तिब्वृत्त्त्या मननादिवैयथ्यापत्तिरिति चेत्, न । सत्यपि श्रवणाद्व निर्विचिकित्सज्ञाने चित्तविश्वेपदोषेण प्रतिबन्धाद्व अज्ञानानिवृत्त्या तिब्वराकरणे मनन-निदिध्यासनियमविध्यर्थानुष्ठानस्यार्थवत्त्वाद्व भवान्तरीयमननाद्यनुष्ठानिरस्तिचित्तेषेपस्य उपदेश-मात्राद्व ब्रह्मापरोध्यस्य दृष्यमाणत्वाक्षेत्याद्वरिति सिद्धान्तलेशः ॥ २५-२६ ॥ ]

<sup>ा. &#</sup>x27;मैंब स्पृदींष-' १ C. 2. '-वश्तोस्यं' १ C. 3. 'चैंब' C. 4. 'वा' मासि C. 5. 'वा' B.S. 6. '-स्थितः' C. 7. '-कारिषा' C.

# मैवमत्राहुराचार्या न संदृश' इति श्रुतेः । चिच्चचुराचयोग्येव चिद्वाराऽस्त्यावृतिःर्जडे ॥ २८ ॥

श्रङ्कते—नन्विति । न च घटाकारवृत्तेर्घट एव विषयो न चिदंश इति सुवचम्, वृत्तेश्चिद्-विषयत्वे चिन्निष्ठघटान्नानस्याप्यविनाशप्रसङ्गादिति भावः१॥ २७॥

आचार्यमतेन परिहरति—मैवमिति।

"न <sup>8</sup>संदशे तिष्ठति रूपमस्यः न चत्तुषा पश्यति ⁴कश्चिदेनम्" [ कठ० ६-६ ],

"पराञ्चि खानि व्यत्णत् स्वयम्भूस्तस्मात् पराङ् पश्यति नान्तरात्मन्" [कठ० ४-१]
—इति श्रुतेश्चेतन्यं चत्तुराद्ययोग्यमेवेत्यर्थः २। वार्तिकन्तु तदावरणभङ्गाभिप्रायम् ,
न तु तदाकारत्वरूपं विषयत्वाभिप्रायमिति भावः। नन्वेवं जडे आवरणकृत्याभावाद्
घटविषयत्वकत्यनमप्यक्षानवृत्योर्व्यर्थमित्याशङ्क्याह्—चिद्वारेति। भासकाधिष्टानवैतन्यसम्मन्जत् सदा स्फुरणप्रसक्तौ चैतन्यावरणद्वारकमावरणमपि घटे स्वीकियते,
घटं न जानामीत्यनुभवादिति न वैयर्थ्यमित्यर्थः॥ २८॥

\*[अधैषमपि कृतनिदिध्यासमस्य वेदान्तजन्यब्रह्मज्ञानेनेव घटादिज्ञानेनापि ब्रह्माज्ञान-निवृत्तिः किं म स्यात् ? म च तस्य ब्रह्माविषयत्वाद् न ततो ब्रह्माज्ञाननिवृत्तिरिति वाच्यम् ; 'घटः सन्' इत्यादिबुद्धिवृत्तेः सब्रूपब्रह्मविषयत्वोपगमात् । म च तत्र घटाद्याकारवृत्त्या तद्ज्ञान-निवृत्तौ स्वतः स्फुरणादेव तद्वचिछन्नं चैतन्यं सदिति प्रकाशते, म तस्य घटाद्याकारवृत्तिविषयत्व-मिति वाच्यम् ; तद्भावे घटविषयं ज्ञामं तद्वचिछन्नचैतन्यविषयमज्ञानमिति भिन्नविषयेण ज्ञानेम तद्ज्ञाननिवृत्तेरयोगाद जडे आवरणकृत्याभावेन घटस्याज्ञानाविषयत्वात् । म हि तत्राखण्डत्यमानन्दत्वं चा कश्चिदस्ति प्रकारः, वेदान्तानां संसर्गगोचरप्रमाजनकत्वरुक्षणा-खण्डार्थत्वद्यामापत्तेरिति सिद्धान्तरेकाः॥ २०॥ ]

#### २। तथा हि कृष्णामन्दः--

'श्रद्धाविज्ञानमपि मूखाज्ञाननिवर्त्तकं स्यात्, चेतन्यविषयकत्वात्, वेदान्तजन्यज्ञानवत्' इति चोधे देत्वसिद्धिमाहुरित्यर्थः । अस्यात्मनो रूपं संद्यते चक्षुषो योग्यत्वेन न तिष्ठति, रूपादि-द्दीनत्वात् । अतो न कश्चिदेनमात्मानं चक्षुषा पश्यति । पराश्चि पराग्विषयाणि खानि इन्द्रियाणि

१। तथा च वेदान्तजन्यज्ञानवद्ध घटादिज्ञानस्यापि ब्रह्मचैतन्यविषयकत्वावश्यंभावेन भूलाज्ञानसमानविषयकत्वात् तेनापि तम्निवृत्तिप्रसङ्ग इति स्थितमिति कृष्णानन्दः।

 <sup>&#</sup>x27;सहश ?' C. 2. '-इति-' C. 3. '-सहशे ?' C. 4. 'कथनेमम्' Katha, B. S.
 'विषयाभि-' C.

### 'मूलाज्ञानस्य विषयो जड एवाथवाऽन्यथा। चत्तुषा सौरभं भायाद्वृत्तिव्यक्तचिदन्वयात्॥२६॥ साद्मिणः स्वप्रकाशत्वान्नाहंवृत्त्यापि तत्त्वयः। तथा कालादिवैशिष्ट्यगोचरप्रत्यभिज्ञया॥३०॥

अथवाः "मूलाक्षानस्य जडमात्रावरकत्यमन्यथा चात्तुषवृत्या घटाधिष्ठानिचदावरण-भङ्गे घटस्येव तद्भ्यस्तगन्धादेरप्यभिज्यक्तचित्सम्बन्धेन भानप्रसङ्गादेकदेशस्थितो-पाधिद्वयावच्छिन्नचैतन्यस्यैकत्वेन गन्धावच्छिन्नचैतन्यानभिज्यक्तयुक्तयसम्भवादिति मतान्तरेण परिहरति—"मूलेति ॥ २६ ॥

न चाहमित्याकारया सोऽहमिति १ प्रत्यभिक्षावृत्त्या वा मूलाक्षाननाशप्रसिक्तः, तयोः स्वयंप्रकाशिचत्सम्बिलताहङ्कारपूर्वापरकालमात्रविषयत्वादित्याशयेनाह—सान्निण इति। तत्त्वयो ⁴मूलाक्षानस्य नाशः॥ ३०॥

न्यतृणद हिंसितवान् ईश्वरः, जडार्थविषयकत्वेनैव करणानि सृष्टवानिति यावत्। तस्मात् तथा सृष्टत्वात् पराङ् पराञ्चं सर्वो छोक इन्द्रियेष्ठपळभते, नान्तरात्मानं चैतन्यस्वभाविमत्यर्थः।

- \*[अत्राहुराचार्याः—न चैतन्यं चक्षुरादिजन्यवृत्तिविषयः, तस्य परमाण्वादिवचक्षुराद्य-योग्यत्वोपदेशात् , 'औपनिषदम्' इति विशेषणाचेति सिद्धान्तलेशः ॥ २८ ॥ ]
- \* [ अथवा, मूलाज्ञानस्यैव जडं न विषयः । अवस्थाऽज्ञानानां त्वविच्छन्नचैतन्याश्रितानां तत्तज्ञडमेव विषयः । अन्यथा, चाक्षुपवृत्त्या चन्द्रनखण्डचैतन्याभित्र्यक्तौ तत्त्संसर्गिणो गन्धस्याप्या-परोक्ष्यापत्तेः, तदनभिन्यक्तौ चन्द्रनतद्वृपयोरप्यप्रकाशापत्तेः । प्रमातृभेदेनेव विषयभेदेनाप्येकत्र चैतन्ये अवस्थाऽज्ञानभेदस्य वक्तत्र्यत्या अवस्थाऽज्ञानानां तत्तज्जडविषयकत्विमिति घटादिवृत्तीनां नावस्थाऽज्ञाननिवर्त्तकत्वे काचिद्नुपपत्तिः । न वा मूलाज्ञाननिवर्त्तकत्वापत्तिरिति सिद्धान्त्त-स्वेशः ॥ २९ ॥ ]

#### १। तथा हि कृष्णानन्दः—

ननु 'योऽहं स्वप्ने श्रीकृष्णमन्वभूवम्, सोऽहं जागरे तं स्मरामि' इत्यादिप्रत्यभिज्ञाया-श्रीतन्यविषयकत्वमावश्यकम्। अन्यथा, तथा चिदात्मनः स्थायित्वं सङ्घातन्यतिरिक्तत्वञ्च न सिध्येदित्यत आह—सोऽहमिति। प्रत्यभिज्ञापि स्वयमेव प्रकाशमाने चेतन्ये 'अहम्' इति अन्तःकरणतादात्म्यमिव तत्तादिवेशिष्ट्यमिपि विषयीकरोति, न तु स्वप्रकाशचेतन्यम्। अस्मिन् मते चिदात्मनः स्थायित्वादेः श्रुतिबलादेव सिद्धिः, न प्रत्यभिज्ञयेति बोध्यम्।

<sup>1. &#</sup>x27;तूला-' A-C. 2. 'तूला-' A-C. 3. 'तूलेति' A-C. 4. '-ज्ञाननामः' C.

# केचिच्छ्रोतव्यनियमादृष्ट'दोषत्तयान्वितम् । वाक्यजं ज्ञानमेवाहुर्मूळाज्ञाननिबर्हणम् ॥ ३१ ॥ अन्ये स्वरूपसम्बन्धाद्वैजात्याद्वापि वाक्यजात् । अखण्डाकारकं ज्ञानमाचस्युस्तन्नि'बर्हणम् ॥ ३२ ॥

अस्तु घटादिवृत्तीनामपि चिद्विषयत्वम्, तथापि श्रवणनियमाद्वष्ट"रागादिदेषित्तय-सहकृतवाक्यजन्यवृत्तिरेष मूलाङ्गानवातिनीति विधिबलात् कल्प्यत इति मतान्तर-माह—केचिदिति।

"सर्वमानप्रसक्तो च सर्वमानफलाश्रयात्। श्रोतन्येति वचः प्राह वेदान्तावरुरुत्सया॥" इति १ वार्त्तिकमत्रानुकुलमिति भावः॥३१॥

प्रत्यग्ब्रह्माभेद्गोचरमूलाज्ञानं तादृशेनैच वाक्यजन्यज्ञानेन 'निवर्त्यते, न' चैतन्यमात्न-गोचरघटादिज्ञानेन । यद्यप्यभेदोऽपि चैतन्यरूप एव, तथापि वाक्यजन्यवृत्तिः पदार्थ-शोधनासादितस्वरूपसम्बन्धविशेषेण वैजात्येन वा मूलाज्ञाननिवर्तिकेति मतान्तर-माह—अन्य इति। 'स्थाणुत्चपुरुषत्ववान' इत्याहार्य-२-विरुद्धकोटिद्वयसमुख्यज्ञाने संशय-व्यावृत्तस्येवेहापि विषयताविशेषस्वरूपसम्बन्धविशेषस्य सुवचत्वादिति भावः॥ ३२॥

- \* [ न चैवमिष जीविषयाया अहमाकार-वृत्तेर्मूलाज्ञाननिवर्त्तकत्वापितः, तस्याः स्वयं-प्रकाशमानिवत्संबलिताचिदंशमात्रविषयत्वात् । 'सोऽहम्' इति प्रत्यभिज्ञाया अपि स्वयंप्रकाश-चैतन्ये अन्तःकरणवैशिष्ट्यंन सह पूर्वापरकालवैशिष्ट्यमात्रविषयत्वेन चैतन्यविषयत्वाभावा-दिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३० ॥ ]
- १। सर्वेषामेव मानानां फलशन्दितचैतन्यविषयकत्वादमृतत्वसाधने ब्रह्मदर्शने सर्वेषां मानानां कारणत्वप्रसक्तो वेदान्तानामेवावरोधेच्छया नियमनेच्छया श्रोतन्येति वचः 'वेदान्ता-नामेव विचारः कर्त्तन्यः' इत्यमुमर्थं प्राहेति वार्तिकार्थः ।
- \* [ केवित्तु घटादिवृत्तीनां तत्तदविष्ठब्रचेतन्यविषयत्वमभ्युपगम्य श्रोतव्यवाक्यार्थवेदान्त-नियमविध्यनुसारेण वेदान्तजन्यमेव नियमादृष्टसद्वितं ब्रह्मज्ञानमप्रतिबद्धं ब्रह्माज्ञाननिवर्त्तकमिति घटादिज्ञानान्न तन्निवृत्तिप्रसङ्ग इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३१ ॥ ]
- २ । विरोधिज्ञानसमानकालीनेच्छाप्रयोज्यज्ञानत्वम् आहार्यत्वम् । विशेषदर्शनदशाया-मनाहार्यनिश्रयासम्भवादाहार्येत्युक्तम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;-दृष्ट-' C. 2. '-वर्तकत्' B. 3. '-दृष्ट-' C. 4. 'निवर्त्तते' C. 5. 'न' नासि A.

### 'ननु हेतुमदज्ञानमविरोधात् कथं हरेत् । वृत्तिर्मेवं विरुद्धत्वाद्वह्विसंयोगवत् पटे ॥ ३३ ॥

[ ब्रह्मज्ञानविनाशक-विचारः ]

### हृत्वा मोहं विनश्येत् सा कतकाब्बिन्दुवह्नयः। पङ्गभस्मतृणानीव वास्तप्तायसभूमिषु॥ ३४॥

नन्वेवमप्यखण्डाकारा वृत्तिरक्षानप्रयोज्या कथमक्षानघातिनीत्याशङ्क्य, नायं नियमः, सात्तात्पटजन्यस्याप्यग्निसंयोगस्य पटविरोधित्वदर्शनादिति परिहरति— नन्विति १ । घटादिक्षानेषु समानविषयकाक्षानबाधकत्वस्य क्लप्तत्वाचेति भावः ॥३३॥

ननु सकार्याविद्यानिवर्तकवृत्तेः केन निवृत्तिः ? वृत्यन्तरेण चेदनवस्था । अनिवृत्तौ तु तयैव द्वैतापित्तरित्याशङ्कां मतत्रयोक्तहष्टान्तव्रयेण परिहरति—हृत्वेति २ । यथा वारिज्ञितः कतकरेणुस्तद्वतपङ्कां निवर्त्य "स्वयमपि जले निवर्तते, यथा वा तप्तायसि प्रज्ञिप्तं वार्बिन्दुः तद्वतभस्म विलाप्य स्वयमपि शुष्यति, यथा वा तृणं दृश्वा वहिर्भूमौ स्वयमेव शास्यति, तथा सा अखण्डाकारवृत्तिरिप अज्ञानं दृश्वा ब्रह्मणि स्वयमेव शास्यतीत् तथा सा अखण्डाकारवृत्तिरिप अज्ञानं दृश्वा ब्रह्मणि स्वयमेव शास्यतीत्यर्थः । ध्वंसस्य प्रतियोग्यतिरिक्तजन्यत्वनियमे प्रमाणाभावादिति भावः ॥३४॥

<sup>\* [</sup> अन्ये तु तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यं जीवब्रह्माभेदगोचरमेव ज्ञानं मूलाज्ञाननिवर्त्तकम् , मूलाज्ञानस्य तदभेदगोचरत्वादिति न चैत्तन्यस्वरूपमात्रगोचराद घटादिज्ञानात्तिवृत्तिप्रसङ्गः । एवज्ञ ब्रह्माज्ञानस्याभेदाख्यिकिञ्चित्तसंसर्गगोचरत्वानभ्युपगमाद न वेदान्तानामखण्डार्थत्व- हानिरपीत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३२ ॥ ]

१। वेदान्तजन्यज्ञानस्यापि मूलाज्ञाननिवर्त्तकत्वमाक्षिपति—नन्विति।

<sup>\* [</sup> ननु घटादिज्ञानवद ब्रह्मज्ञानस्यापि न मूलाज्ञाननिवर्त्तकत्वं युक्तम् ; निवर्त्तकत्वे तद-वस्थानासिष्ठप्णुत्वरूपस्य विरोधस्य तन्त्रत्वात् , कार्यस्य चोपादानेन सह तादृशविरोधामावा-दिति चेत् , न ; कार्यकारणयोरन्यत्र तादृशविरोधादृशंनेऽपि एकविषयज्ञानाज्ञानप्रयुक्तस्य तादृग्विरोधस्यात्र सत्त्वात् कार्यकारणयोरप्यिप्तसंयोगपटयोस्तादृशविरोधस्य दृष्टेश्चेति सिद्धान्त-लेशः ॥ ३३ ॥ ]

२ । प्रथमं ब्रह्मज्ञानव्यतिरिक्तस्य सकलस्य ब्रह्मज्ञानेन नाशः, पश्चादवशिष्टस्य ब्रह्मज्ञानस्य

<sup>1. &#</sup>x27;नतु खहेतुमज्ञानं विरोधात् सा कथं हरित्' B. 2. चिक्रितांशी नास्ति A.

# आहुरन्ये तु वृत्तीद्ध आत्मैवाज्ञानतत्कृतम्। प्रदहेत् सूर्यकान्तेद्धा सूर्यकान्तिस्तृणं यथा॥३५॥

उक्तदृष्टान्तेषु कालादृष्टादिकारणान्तरसम्भावनेन वैषम्यमाशङ्क्य मतान्तर-माह—आहुरिति १ । वृत्त्यभिन्यक्तं ब्रह्मैवाक्षानस्य तत्कार्यस्य तद्न्तर्गतवृत्तेश्च दाहकम्, यथा सूर्यकान्तशिलाभिन्यका सूर्यकान्तिरातपस्तृणादेरिति न द्वैतापिक्तनं वा ध्वंसस्य प्रतियोग्य'तिरिक्तजन्यतानियमभङ्गदोष इत्यर्थः ॥ ३४ ॥

नाश इति क्रमो नोपेयते, किं तु ब्रह्मज्ञानेन सविलासाज्ञाननाशकाले सविलासाज्ञानेन सहैव ब्रह्मज्ञानस्यापि नाश इत्युपेयते, ब्रह्मज्ञानस्यैव स्वनाशं प्रत्यपि हेतुत्वाभ्युपगमादिति कृष्णानम्दः।

\* [ नन्वस्त्वेतदेवम्, तथापि सविलासाज्ञाननाशकमिदं ब्रह्मज्ञानं कथं नश्येत्, नाशकान्तर-स्याभाषादिति चेत्,—

यथा कतकरजः सिळिलेन संयुज्य पूर्वयुक्तरजोऽन्तरिविश्लेषं जनयत् स्विविश्लेषमपि जनयित्, तथात्मन्यध्यस्यमानं ब्रह्मज्ञानं पूर्वाध्यस्तसर्वप्रपञ्चं निवर्त्तयत् स्वात्मानमपि निवर्त्तयतीति केचित् । अन्ये तु अन्यन्निवर्त्त्यं स्वयमपि निवृत्तौ दग्यलोहपीताम्बुन्यायमुदाहरन्ति । अपरे त्वत्र दग्धतृणकूटदहनोदाहरणमाहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३४ ॥ ]

- १। 'वृत्तिरूपस्य ब्रह्मज्ञानस्याविद्यादिनाशकत्ववदेव स्वनाशकत्वमप्यस्ति' इत्युक्तम् । इदानीं 'वृत्तिरूपब्रह्मज्ञानस्याविद्यादिनाशकत्वं स्वनाशकत्वं वा नास्ति, किन्तु तद्दवृत्त्यारूढ-चैतन्यमेव तद्दवृत्तिसद्दितसर्वनाशकम्' इति मतमाह—आहुरन्ये त्विति ।
- \* [ केचित्तु वृत्तिरूपं ब्रह्मज्ञानं नाज्ञानतन्मूलप्रपञ्चनिबर्षकम् , अज्ञानस्य प्रकाशनिवर्त्य-त्वनियमेन जडरूपवृत्तिनिवर्त्यत्वायोगात् । किन्तु, तदारूढचैतन्यप्रकाशस्तविवर्त्तकः, स्वरूपेण तस्याज्ञानादिसाक्षितया तदनिवर्त्तकत्वेऽप्यखण्डाकारवृत्त्युपारूढस्य तस्य तविवर्त्तकत्वोपपत्तेः ।

'तृणादेर्भासिकाऽप्येषा सूर्यदीप्तिस्तृणं दहेत् । सूर्यकान्तमुपारुद्धा तन्नायं तत्र योजयेत् ॥'

इत्यभियुक्तोक्तेः । एवं व यथा किञ्चित् काष्ट्रमुपारुह्य प्रामनगरादिकं दहन् वहिर्द्रहत्येव तदिष काष्टम्, तथा चरमवृत्तिमुपारुद्ध निखिलप्रपञ्चमुन्मूलयञ्चखण्डचैतन्यप्रकाशस्तिञ्चर्तनेऽपि प्रकल्पते इति न तन्नाशे काचिदनुपपत्तिरित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३५ ॥ ]

<sup>ा. &#</sup>x27;-नति-' ? C.

### उपादानत्त्रयादन्ये विश्वोच्छेदं प्रचत्तते । जीवन्मुक्तस्य भोगोऽत्राविद्यालेशेन युज्यते ॥ ३६॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीरामचन्द्रसरस्वतीपूज्यपाद्शिष्य-गङ्गाधरसरस्वती-विरचित-वेदान्त-सिद्धान्त-सूक्तिमञ्जर्यां साधनपरिच्छेदस्तृतीयः ॥ ३ ॥

श्चानाश्चानयोरेव विरोधाद्वह्मश्चानमञ्चानस्यैव निवर्त्तकम् , प्रपञ्चस्य तूपादाननाशादेव निवृत्तिरिति मतान्तरमाह—उपादानेति । तत्रोपपत्त्यन्तरमाह—जीवन्मुक्तस्येति । उपादानमन्तरेण कार्यस्थित्ययोगाज्जीवन्मुक्त'प्रारब्धकर्मणा तच्छरीराद्युपादानाविद्यालेश-नाशः प्रतिबध्यत इत्यवश्यवाच्यत्वादित्यर्थः । श्चानेनैवाविद्यातत्कार्यनाश इति पत्ते तु प्रारब्धस्यापि नाशप्रस्तत्वेन प्रतिबन्धकत्वायोगान्न जीवनमुक्तिः सिध्येदिति भावः ॥३६॥

इति श्रीमत्परमष्टंसपरिवाजकाचार्यश्रीरामचन्द्रसरस्वतीपूज्यपादिशिष्य-गङ्गाधरसरस्वती-बिरचित-वेदान्त-सिद्धान्त-सृक्तिमञ्जरी-प्रकाशे तृतीयः परिच्छेदः ॥ ३ ॥

\* [अन्ये तु ब्रह्मज्ञानमज्ञानस्येव निवर्त्तकम् , ज्ञानाज्ञानयोरेव साक्षाद्व विरोधात् । प्रपञ्चस्य तूपादाननाशाञ्चाश इति प्रपञ्चान्तर्गतस्य ब्रह्मज्ञानस्यापि तत एव नाशः । न च प्रपञ्चस्य ज्ञानानिवर्त्यत्वे मिथ्यात्वानुपपत्तिः, प्रपञ्चनिवृत्तेः साक्षाद् ज्ञानजन्यत्वाभावेऽपि ज्ञानजन्या-ज्ञाननाशजन्यत्वात् , 'साक्षात् परम्परया वा ज्ञानैकनिवर्त्यत्वं मिथ्यात्वम्' इत्यङ्गीकाराद्व इत्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ३६ ॥ ]

<sup>ा. &#</sup>x27;न्सृक्तस्य प्रा-' C.

# चतुर्थः परिच्छेदः

[ अविद्यालेशस्वरूप-विचारः ]

अथ' कोऽयमिवद्याया लेशो' यदनुवर्तनात् ।
'जीवन्मुक्तस्य भोगः स्यादत्र केचित् प्रचक्तते ॥१॥
ज्ञानेनावरणे नष्टे विद्येषांशोऽनुवर्क्तते ।
प्रारब्धप्रतिबन्धेन स लेशस्तेन जीवनम् ॥२॥
ज्ञालितेष्विव हिङ्गादिपालेष्वन्ये तु वासनाम्'।
नष्टानुवृत्तिमाचक्युरन्ये दम्धपटे यथा॥३॥

\*\*इत्यं मुक्तिसाधने निश्चिते तत्फलनिरूपणं प्रकृतजीवन्मुक्तिनिर्वाहकाविद्यालेश-परीज्ञामुखेणारभते—अथेत्यादिना ॥ १॥

ज्ञानेनाज्ञानस्यावरणशक्त्यंश एव नश्यित, विद्येषशक्त्यंशस्तु प्रारब्धेन प्रतिबद्धः-त्वान्न नश्यित। स एव छेशो जीवन्मुक्तजीवनहेतुरिति मतेन परिहरित— ज्ञानेनेति ३॥२॥

> "'तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थसभ्यग्धीजन्ममात्रतः। अविद्यासहकार्येण नासीदस्ति भविष्यति॥"

१। फलनिरूपणपरस्य चतुर्थपरिच्छेदस्य साधननिरूपणपरतृतीयपरिच्छेदानन्तर्यम् 'अथ'-शब्दार्थः।

२ । छेशो नाम अवयवः । न चानाद्यविद्याया अवयवोऽस्ति, सावयवस्य कार्यत्वनियमात् । अतोऽविद्यालेशो न सम्भवतीति 'किं'-शब्दार्थः ।

<sup>\* [</sup> अथ कोऽयमविद्यालेशः, यद्नुवृत्त्या जीवन्मुक्तिरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १ ॥ ]

३। अविद्याया अनादित्वाविरोधेन 'लेश'-शब्दार्थं मतभेदेनाइ-जानेनेति।

<sup>\* [</sup> आवरणविक्षेपशक्तिमत्या मूलाविद्यायाः प्रारब्धकर्मवर्त्तमानदेहाद्यनुवृत्तिप्रयोजको विक्षेप-शक्त्यंश इति केचिदिति सिद्धान्तलेशः ॥ २ ॥ ]

 <sup>&#</sup>x27;दिहादीः प्रतिभासेन जीवन्युक्तिरिक्षीच्यते' B. 2. 'वासना' B. 3. '-बध' १ C. 4. [का० ६।८।७]
 "अथ कीऽयमविद्याया लिशो यदनुवर्षनात' द्रव्यधिकः A-पसके ।

### विरोधिन्युदिते शेषासम्भवादर्थवादताम्। सर्वज्ञात्मगुरुः प्राह जीवन्मुक्तिश्चतेः स्फुटम्॥ ४॥

इति वार्त्तिकविरोधमाशङ्क्य मतान्तरमाह—त्ताछितेष्विवेति १। निराश्रयवासनाव-स्थानायोगमाशङ्क्य मतान्तरमाह—नष्टेति । द्रौण्यस्त्रनिर्दग्धभगविद्च्छानुवृत्तपार्थरथ-२-द्वप्टान्तमप्यत्रा'वत्तते ॥ ३॥

विरोधिक्षानोद्येऽक्षानस्य छेशतोऽपि शेषायोगाल्ले शनाशाय क्षानान्तरकल्पने तस्यैव लाघवाद्विद्यानाशकत्वकल्पनौचित्यात् "तस्य ताबदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ संपत्स्ये" [ क्षा० ६।१४।२ ] इति श्रुतेरात्मक्षानप्रशंसार्थत्वेन जीवन्मुक्तौ तात्पर्याभावाद्र्यवाद-३-मात्रत्वमिति संन्नेपशारीरककारमतमाह—विरोधिनीति॥ ४॥

#### १। तदुक्तं श्रीविद्यारण्यगुरुभिः—

विना क्षोदक्षमं मानं तेर्बृधा परिकल्प्यते । श्रुतियुक्त्यनुभृतिभ्यो चदतां किं नु दुःशकम् ॥ प० ६।५६॥

अत्र रामकृष्णः—

ननु तार्किकेर्यथा अयुक्तमभिहितं तहृद् भवतापि इत्याशङ्क्य स्वोक्तो ततो वैषम्यं दर्शयति— विना क्षोदक्षममिति । क्षोदक्षमं विचारसद्दं मानं विना प्रमाणमन्तरेणंत्यर्थः । "तस्य तावदेव विरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्ये" [ छा० ६।१४।२ ] इति श्रुतिः, चक्रश्रमादिदृष्टान्तो युक्तिः, अनुभृतिविद्वदृतुभवः, एतेभ्यः प्रमाणेभ्यः किं वक्तुमशक्यमित्यभिप्रायः ॥ ५६ ॥

- २ । द्रौणिना अश्वत्थाम्ना पाण्डवनिर्मूलनाय निक्षिप्तब्रह्मास्नतेजसा निःशेषद्ग्धेऽपि अर्जुनरथे भगवदिच्छामात्रेण कियत्कालानुवृत्ते यथा निर्दृग्धस्यापि कियत्कालावस्थानं भारत-प्रामाण्यादिधगतम् , एवं प्रकृतेऽपि जीवन्मुक्ते तत्त्वज्ञानेन निर्दृग्धस्यापि अविद्या-तत्त्कार्यस्य कियत्कालावस्थानमिति भावः ।
- \* [ क्षालितलक्कुनभाण्डानुवृत्तलक्कुनवासनाकल्पोऽविद्यासंस्कार इत्यन्ये । दग्धपटन्याये-मानुवृत्ता मूलाविद्येष्ठेत्यपरे इति सिद्धान्तलेशः ॥ ३ ॥ ]
- ३ । ''श्रोतन्यादिविधिभिर्विधीयमानं श्रवणादिकमितप्रशस्तं यस्यानुष्टानाज्ञीवताऽपि मुक्तिर्रुभ्यते'' इति श्रवणादिस्तावकमित्यर्थः ।
- \* [ सर्वज्ञात्मगुरवस्तु—विरोधिसाक्षात्कारोदये ठेशतोऽप्यविद्यानुवृत्त्यसम्भवाज्जीवन्मुक्ति-शास्त्रं श्रवणादिविध्यर्थवादमात्रम् , शास्त्रस्य जीवन्मुक्तिप्रतिपादने प्रयोजनाभावात् । अतः कृतिनिद्ध्यासनस्य ब्रह्मसाक्षात्कारोदयमात्रेण सविलासवासनाऽविद्यानिवृत्तिरित्यपि कञ्चित् पक्षमाहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ ४ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-प्याच-' C.

#### [अविद्यानिवृत्तिस्वरूप-विचारः]

# का निवृत्तिरिवद्याया ब्रह्मसिद्धिकृतां नये। आत्मेव तदभावो हि मोहस्तत्संच्तयश्च सः॥५॥ आनन्दबोधाचार्यास्तु युक्तिभिः पञ्चमीं विधाम्। सदसत्सद्सन्मिथ्याभिन्नामात्मनि तां विदुः॥६॥

तत्राविद्यानिवृत्तिरूपज्ञानफलस्वरूपनिर्णयाय पृच्छति—केति। नित्यसिद्धस्था-प्यात्मस्वरूपस्यासत्त्वापाद्कत्वाद्विद्यैवात्माभावः। तथा सति ''यस्मिन् सत्यप्रिम-त्रणे यस्य सत्त्वम्, यद्भावे वाभावस्तत्तस्य कारणम्' इति ज्ञानस्य ब्रह्मस्वरूपमुक्तिं प्रत्यपि योग-त्तेम-१-साधारणहेतुत्वसम्भवाद् २ ब्रह्मैवाविद्यानिवृत्तिरिति मतेन परि-हरति—ब्रह्मसिद्धिकृतामिति॥ ४॥

मतान्तरमाह—आनन्द्बंधिति। सञ्चासञ्च सदसञ्च मिथ्या च तेभ्यां भिन्नेति द्वन्द्वगर्भस्तत्पुरुषः। सा अविद्यानिवृत्तिर्न सती, द्वैतापत्तेः ; नाप्यसती, ज्ञानवैफल्य-प्रसङ्गात् ; नापि सदसदूपा, विरोधात् ; नाप्यनिर्वचनीया, आविद्यकत्वापत्या मुक्ता-वप्यज्ञानलेशाभ्युपगमापत्तेर्ज्ञान"निवर्यत्वापत्तेश्च। अत उक्तविधाचतुष्टयभिन्ना पञ्चमी ३ काचिद्विधा "मुक्तिश्चतिष्रामाण्यादभ्युपगम्यत इत्यर्थः॥ १॥

- १। अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥ गी० ९।२२ ॥ इत्यत्र 'योगोऽप्राप्तस्य प्रापणम् , क्षेमस्तद्रक्षणम्' इति शङ्करः ।
- २ । ज्ञाने सत्यग्रिमक्षणे आत्मरूपाविद्यानिवृत्तिसत्त्वम्, तद्दव्यतिरेके तत्प्रतियोग्य-विद्यारूपस्तदभाव इत्युक्तलक्षणसत्त्वादिति दीक्षितः ।
- \* [ अथ केयमविद्यानिवृत्तिः ? आत्मेवेति ब्रह्मसिद्धिकाराः । न च तस्य नित्यसिद्धत्वाज् ज्ञानवैयर्थ्यम् ; असति ज्ञानेऽनर्थहेत्वविद्याया विद्यमानतया अनर्थमपि तिष्ठेदिति तदन्वेपणा-दिति सिद्धान्तलेशाः ॥ ५ ॥ ]
  - ३। मोक्षशास्त्रप्रामाण्यादप्रसिद्धोऽपि कश्चित् प्रकार एषितव्य इत्याशयः।
- \* [ आत्मान्यैवाविद्यानिवृत्तिः । सा च न सती, अद्वैतहानेः । नाप्यसती, ज्ञानसाध्यत्वा-योगात् । नापि सदसद्वृपा, विरोधात् । माप्यनिर्वाच्या, अनिर्वाच्यस्य सादेरज्ञानोपादानकत्व-नियमेन मुक्ताविप तदुपादानाज्ञानानुवृत्त्यापत्तेः, ज्ञाननिवर्त्यत्वापत्तेश्च । किन्तु, उक्तप्रकार-चतुष्टयोत्तीर्णा पञ्चमप्रकारेत्यानन्दबोधाचार्या इति सिद्धान्तलेशः ॥ ६ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;यसिन् सतात्वभम' C. 2. 'ज्ञाना-' C. 3. 'युक्ति-' C.

### उत्पत्तिरिव नाशोऽपि चणिका भावविकिया। अद्वैतविद्याचार्यास्तद्वृत्तिकालेति तां विदुः॥ ७॥

[ मोक्षस्य स्वतःपुरुपार्थत्व-विचारः ]

नन्वेवं च्तणिकत्वं स्यान्मुक्तेर्भ्रान्तोऽसि न ह्यसौ ॥ दुःखाभावः सुखं वेति पुरुषार्थत्ववर्जनात् ॥ ८ ॥

अस्त्वनिर्वचनीयँव सा, तथापि नाविद्यालेशप्रसिक्तः। उत्पत्तिद्वितीयादिक्तणे 'नष्टोऽयं न नश्यती'त्यादिक्यवहारेण "नाशस्याण्यवर्त्तमानत्वेन क्षणिकभाविकारिवशेष-रूपत्वम्। तथा वाखण्डाकारवृत्तिकृतोऽज्ञाननाशो वृत्तिस्थितिकाल एव, नोत्तरत्नेति न कश्चिद्दोप इति मतान्तरमाह—उत्पत्तिरिवेति। क्षणोऽस्याः १ अस्तोति क्षणिका, मत्वर्थीयप्टन् २। तर्हि नाशस्यापि नाशान्तरं स्यादित्यनवस्थापाद्नं तु उत्पत्तेरप्युत्-पत्यन्तरं स्यादित्यनवस्थापाद्ननुत्यत्वादिनर्वचनीयत्वसाधकमेव, न बाधकम्। एवञ्च नातिरिक्ते ध्वंसे ३ प्रागभावे ३ च मानमस्ति, पूर्वोत्तरकालयोर्घटो नास्तीति व्यवहारस्य ३ अत्यन्ताभावेनैव निर्वाहादिति भावः॥ ७॥

अविद्यानाश एव मुक्तिः, तस्याः चणिकत्वे उपायश्रमवैयर्थ्यं मन्यमानः शङ्कते— नन्विति । न तत्स्वरूपार्थं साधनायासः, किन्तु तत्कृतानर्थनिवृत्यर्थं तद्भिव्यक्त-निरतिशयानन्द्रावाष्ट्यर्थं चेत्याशयेन परिहरति—भ्रान्तोऽसि इति ४॥ ८॥

- १। अस्तीति आधारत्वेन इत्यर्थः।
- २। 'अत इनिठनोै' [पा० ५।२।११५]।
- ३ । विनाश्यभावत्वं प्रागभावत्वम् , जन्याभावत्वं ध्वंसत्वम् , नित्यसंसर्गाभावत्व-मत्यन्ताभावत्वमिति न्यायसिद्धान्तमुक्तावल्यां विश्वनाथः ।
- \* [ अविद्यावत् तम्निवृत्तिरिप अनिर्वाच्येव । न च तद्रनुवृत्ती तदुपादाना-ज्ञानस्याप्यनुवृत्तिनियमाद अनिर्मोक्षप्रसङ्गः । तद्नुवृत्ती प्रमाणाभावात् । उत्पत्तेः प्रथमसमयमात्रसंसर्गिभावविकारत्ववत् निवृत्तेरिप चरमसमयमात्रसंसर्गिभावविकारत्वोपपत्तेः । अत एव, यथा पूर्व पश्चाच्च 'उत्पत्तस्यते, उत्पन्नः' इति भाविभृतभावेन व्यविद्यमाणाया उत्पत्तेः प्रथमसमयमात्रे 'उत्पद्यते' इति वर्त्तमानव्यवहारः, तथा पूर्व पश्चाच्च 'निवर्त्तिप्यते, निवृत्तः' इति भाविभृतभावेन व्यविद्यमाणाया निवृत्तेश्वरमसमयमात्रे 'निवर्त्तते, नश्यति, ध्वंसते' इति कर्त्तमानव्यपदेश इति सिद्धान्तलेशः ॥ ७ ॥ ]
  - ४ । अविद्यानिवृत्तेर्मोक्षसाधनज्ञानसाध्यत्वोपपादने सिद्धान्तिना क्रियमाणे सित सिद्धान्तिनो-

<sup>1. &#</sup>x27;वित्ति ?' A. 2. 'नाश्रसावर्त्त-' C.

### दुःखं सुखविरोधीति तन्नाशोऽपि हि न स्वतः। पुमर्थः सुखमात्रन्तु तथा चित्सुखःदर्शने ॥ ६ ॥

[ स्वरूपानन्दरूपमोक्षस्य प्राप्यत्वाप्राप्यत्व-विचारः ]

प्रत्यगेव परानन्दस्तिरोभृतः स्वमोहतः । स्वकण्ठचामीकरवत्र प्राप्तः प्राप्यः स्वविद्यया ॥ १० ॥

दुःखाभावस्य पुरुषार्थत्वमभ्युपेत्येदमुक्तम्, वस्तुतस्तु स न स्वतःपुरुषार्थ इति मतान्तरमाह—दुःखमिति। तथा च प्रवृत्तिमात्रे स्वसुखसाधनताक्षानमेव हेतुर्नेष्टसाध-नताक्षानम्, गौरवादिति भावः॥ ६॥

नन्वपरिच्छिन्नानन्दः प्रत्यगात्मरूपत्वान्नित्यप्राप्त इति कथं तत्प्राप्तिर्कानफल-मित्याशङ्क्याह—प्रत्यगेवेति । तिरोभाव एव तस्याप्राप्तिस्तन्निवृत्तिरेव तत्प्राप्ति-रिति गौणमैव ज्ञानफलमिति भावः॥ १०॥

ऽविद्यानिवृत्तिरेव मोक्षत्वेनाभिमतेति पूर्वपक्षिणो भ्रान्तिरभूत् , तां भ्रान्तिमघलम्ब्य शङ्का । तस्य भ्रममपनयति—भ्रान्तोऽसीति कृष्णानन्दः ।

- \* [ नन्त्रेवमिवद्यानिवृत्तेः क्षणिकत्वे मोक्षः स्थिरपुरुषार्थो न स्यादिति चेत् , भ्रान्तोऽसि । न द्यविद्यानिवृत्तिः स्वयमेव पुरुषार्थ इति तस्या ज्ञानसाध्यत्वमुपेयते, तस्याः छखदुःखाभावे-तरत्वात । किं त्वखण्डानन्दावरकसंसारदुःखहेत्वविद्योच्छेदे अखण्डानन्दस्फुरणम् , संसार-दुःखोच्छेदश्च भवतीति तदुपयोगितया तस्यास्तत्त्वज्ञानसाध्यत्वमुपेयते इति सिद्धान्तलेशः ॥८॥]
- १। अविद्यानिवृत्तिवद् दुःखनिवृत्तिरिप स्वतः पुरुपार्थो न भवति, अतो ब्रह्मानन्दस्फुरण-साधनतयैवाविद्यानिवृत्तेर्ज्ञानसाध्यत्वमुपेयते इति मतमाह—चित्सखेति ।
- \* [ चित्रख्खाचार्यास्तु दुःखाभावोऽपि मुक्तौ न स्वतःपुरुषार्थः । सर्वत्र दुःखाभावस्य स्वरूपस्रखाभिन्यक्तिप्रतिबन्धकाभावतया स्खशेषत्वात् स्र्यस्येव स्वतःपुरुषार्थत्वम् । तस्मान्मुक्तौ संसारदुःखनिवृत्तिरप्यविद्यानिवृत्तिवत् स्र्यशेष इत्यनविच्छन्नानन्दप्राप्तिरेव स्वतःपुरुषार्थं इत्याहु-रिति सिद्धान्तलेशः ॥ ९ ॥]
- २ । यथा स्वकण्ठगतमेव विस्मृतं सत् कनकाभरणं प्राप्तमप्यप्राप्तत्वभ्रमतत्कृतविश्वेप-रूक्षणानर्थनिवृत्तिमात्रेण प्राप्यते, न त्वप्राप्ताभरणप्राप्तिवन्मुख्या तस्य प्राप्तिरस्ति तद्वदित्यर्थ इति कृष्णानन्दः।
  - \* [ नन्वनवच्छिन्नानन्दः प्रत्यप्रूपतया नित्यमेश्व प्राप्तः । सत्यम् । नित्यप्राप्तोऽपि

<sup>1. &#</sup>x27;प्राप्तप्राप्य:' B.

### अप्राप्तिरिप तस्याभृत् संखतौ व्यावहारिकी । सा विद्यया निवृत्तेति मुख्यां प्राप्तिं परे विदुः ॥ ११ ॥ परे प्रागावृतत्वेन पारोच्यादपुमर्थताम् । मुक्तौ तु तदभिन्नत्वादात्मप्राप्तचा पुमर्थताम् ॥ १२ ॥

संसारदशायां 'नास्ति न भाति' इति व्यवहाराद् १ आवरणप्रयुक्ता काचिद-सत्ताप्यस्तीति मुख्यैवाप्राप्तिरध्यस्यते तिन्नवृत्त्या च मुख्यैव प्राप्तिरिति मतान्तर माह—अप्राप्तिरिति । तस्यापरिच्छिन्नानन्दस्य ॥ ११ ॥

परोक्तसुखस्याषुरुवार्थत्वाद्परोक्तस्य च सौरभचाज्ञुपःवारणाय स्वव्यवहारानु-कूलक्षानेऽनावृततद्भेदरूपस्य प्रागुक्तत्वात्तादूर्येण प्राग्नप्तातस्य प्राप्तिर्मुख्यैवेति मतान्तरमाह — पर २ इति । षष्टं ३ पदं 'ब्रह्मणः' इत्यध्याहार्थम् । तद्भिन्नत्वात् स्वय्यव-हारानुकुलचिद्भिन्नत्वात् । द्वितीयान्तद्वयस्यानुषकेन "जगुरित्यनेनान्वयः॥ १२॥

अनवच्छिन्नानन्दस्तमावृत्य तद्विपरीतमर्थं प्रदर्शयन्त्याऽविद्यया संसारदशायामसत्कल्पत्वं नीत इत्यक्रतार्थताऽभृत् । निवर्त्तितायां च तस्यां निरस्तनिखिलानर्थविक्षेपे स्वकण्यातिवस्मृत-कनकाभरणवत् प्राप्यते इवेत्यौपचारिकी तस्य प्राप्तव्यतेति केविदिति सिद्धान्तलेशः ॥ १० ॥ ]

- १। 'निरतिशयानन्दो मे न प्रकाशते, अप्रकाशमानत्वान्नास्त्येव सः' इति व्यवहारात् ।
- \* [अन्ये तु—संसारदशायां 'नास्ति न प्रकाशते' इति व्यवहारयोग्यत्वरूपाज्ञानावरणप्रयुक्तस्य 'मम निरितशयानन्दो नास्ति' इति प्रत्ययस्य सर्वसिद्धत्वात् तदालम्बनभूतः कश्चिद ब्रह्मानन्दस्या-भावः काल्पनिको यावदिवद्यमनुवर्त्तते । अविद्यानिवृत्तो च तन्मूलत्वाभिवर्त्तते इति 'यस्मिन् सत्यिमक्षणे' इत्यादिलक्षणानुरोधेन मुख्यमेव तस्य प्राप्यत्वमित्याहुरिति सिद्धान्त-लेशः ॥ ११ ॥ ]
- २ । 'ब्रह्मानन्दस्वरूपमात्रं न पुरुषार्थः, किन्तु तस्याऽऽपरोक्ष्यम् । तच्चाविद्यानिवृत्तिद्वारा विद्यासाध्यमेव, न तु तद् विद्योदयात् प्रागस्ति' इति मतमाहुः ।
  - ३ । श्लोकघटितपदानां परिगणनापेक्षया पष्टमिति बोध्यम् ।
- \* [ अपरे तु—अवेद्यस्यापुरुषार्थत्वात् संसारदशायां सद्व्यनविच्छन्नस्खमापरोध्याभावान्न पुरुषार्थः । न हि स्वव्यवहारानुकूलचैतन्याभेदमात्रमापरोध्यम् , घटाविच्छन्नचैतन्याभिव्यक्तौ तद् भिन्नस्य घटगन्थस्यापि आपरोध्यापत्तेः ; किन्त्वनावृतार्थस्य तद्रभेदः । तथा चानावृतत्वांशस्तत्त्व-

<sup>1. &#</sup>x27;जगु:' B. 2. '-चाचुषा-' C. 3. 'विदु:' XI for 'जगु:'।

अन्ये भूमसुखाद्धे दो जीवेऽध्यस्तो' भवेत् पुरा । मुक्तौ तन्नाशतः प्राहुः प्राप्तिं स्फुटसुखात्मिकाम् ॥ १३ ॥ [ मुक्त्वरूप-विचारः ] अथ मुक्तो भवेच्छुद्ध उतेशोऽल निगद्यते ।

व्यक्ता जीवेक्यवादे हि शुद्धब्रह्मे क्य<sup>2</sup>शेषता ॥ १४ ॥

मतान्तरमाह—अन्य इति । स्फुटसुखाितमकां स्वाभेदेनाभिव्यक्तपरमानन्दरूपाम् । तथा च, स्वन्यवहारानुकूळान।वृतिविद्भेद एवापरोक्त्यमस्तु नाम, तथापीष्टिसिद्धिरिति भावः १॥१३॥

क्कानफलप्राप्तो निर्णातायां प्राप्यस्वरूपनिर्णयाय पृच्छति—अथेति। तत्र प्रथम-मैकः जीववादिमतेन समाधत्ते—अत्रेति। एकैवाविद्या, तदुपाधिक एक एव जीवः सर्वप्रपञ्चकल्पकः, तद्विद्यानाशे तस्य शुद्धब्रह्मात्मनैव परिशिष्यमाणता व्यक्ता स्फुटेति भावः॥ १४॥

साक्षात्कारे सत्येवेति निरतिशयछखापरोक्ष्यस्य पुरुषार्थस्य विद्याप्राप्यत्वं युक्तमित्याहुरिति सिद्धान्तळेशः॥ १२ ॥ ]

- १। यथा एकस्य पुरुषस्य पुरुषान्तरचैतन्यापरोक्ष्यं नास्ति, तथा जीवस्य संसारदशायामन-विच्छन्नानन्दापरोक्ष्यमपि नास्ति। जीवानां परस्परभेदवत् साक्षिचैतन्यवह्मानन्दयोरप्याज्ञानिक-स्यानादिभेदस्य सत्त्वेन ब्रह्मानन्दस्य स्वव्यवद्वारानुकूलेन साक्षिचैतन्येनाभेदाभावात् वास्तवा-भेदस्य च परस्परभिन्नजीवसाधारणस्य विद्यमानस्याप्यकिञ्चित्त्करत्वादित्यर्थः। तथा च तत्त्वज्ञान-स्याज्ञानतत्त्रप्रयुक्तभेदनिवृत्तिद्वारा अनवच्छिन्नानन्दापरोक्ष्यसम्पादकत्वात् तादृशानन्दापरोक्ष्यस्य तत्त्वज्ञानसाध्यत्वं युक्तमित्यर्थ इति कृष्णानन्दः।
- \* [ इतरे तु अस्तु व्यवहारानुकूलचैतन्याभेदमात्रमापरोक्ष्यम् । तथाप्यज्ञानमिहन्ना जीव-भेदविचदानन्दभेदोऽपि अध्यस्त इति संसारदशायां पुरुषान्तरस्य पुरुषान्तरचैतन्यापरोक्ष्यवद अनविच्छन्नस्रखापरोक्ष्यमपि नास्ति । अज्ञाननिवृत्तौ तु विदानन्दभेदप्रविलयात्तदापरोक्ष्यमिति तस्य विद्यासाध्यत्वमित्याहुरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १३ ॥ ]
- \* [ अथ विद्योदये सति उपाधिविलयादपेतजीवभावस्य किम् ईश्वरभावापित्तर्भवित, उत ग्रुद्धचैतन्यमात्ररूपेणावस्थानम् इति विवेचनीयम् ? उच्यते—एकजीववादे तदेकाज्ञानकिल्प-तस्य जीवेश्वरविभागादिकृत्स्त्रभेदप्रपञ्चस्य तद्विद्योदये विलयान्निर्विशेषचैतन्यरूपेणैवावस्थानिमिति सिद्धान्तलेशाः ॥ १४ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-सोइभवत्' B. 2. '-क-' B. 3. '-मव १' C.

अनेकजीववादेऽपि प्रतिबिम्बेशवादिनाम् । मुक्तस्य विम्ब'चिद्धावाच्छुद्धे तत् पर्यवस्यति ॥ १५ ॥ अनेकजीव³वादस्तु नावच्छेद्यनये शुभः । बद्धमुक्ताव्यवस्थानात्तदेशोपाधिबन्धनात् ॥ १६ ॥

नानाजीववादेऽपि मायाप्रतिबिम्बचैतन्यमीश्वर इति मनेऽविद्याप्रतिबिम्बजीव-स्योपाधिनाशे प्रतिबिम्बान्तरप्राप्त्ययोगाद्विम्बभूतशुद्धप्राप्तिरेव सिध्यतीत्याह—अनेकेति । प्रतिबिम्बेश्वरप्राप्तौ तूच्यमानायां कदाचित्तुल्यन्यायेन जीवरूपप्राप्तिरपि स्यादिति अवच्छेदपत्त इव पुनर्बन्धापत्तिरिति भावः ॥ १४ ॥

अत प्वानेकजीववादेऽवच्छेद्पत्तो नाद्रियत इत्याह—अनेकेति । व्यधिकरणे पञ्चम्यौ । यद्देशावच्छेदेन मुक्तिस्तद्देशेऽन्तःकरणान्तरोपाधिसम्बन्धे कदाचित् सित पुनर्बन्धापत्या बद्धमुक्तव्यवस्थायोगादित्यर्थः १॥१६॥

\*[अनेकजीववादमभ्युपगम्य बद्धमुक्तव्यवस्थाङ्गीकारेऽपि यद्यपि कस्यचिद्व विद्योदये तदिव्याकृतप्रपञ्चविद्येशिय बद्धपुरुषान्तराविद्याकृतो जीवेश्वरिवभागादिप्रपञ्चोऽनुवर्त्तते, तथापि 'जीव इवेश्वरोऽपि प्रतिबिम्बविशेषः' इति पक्षे मुक्तस्य बिम्बभृतशुद्धचैतन्यरूपेणैवावस्थानम् । अत एवानेकजीववादे अवच्छेदपक्षो नाद्गियते । यदवच्छेदेन मुक्तिस्तदवच्छेदेनान्तःकरणान्तर-संसर्गे पुनरपि बन्धापत्तेरिति सिद्धान्तलेशः ॥ १५-१६ ॥ ]

१। अन्नेदं चिन्त्यम्—चैतन्यं तावत् स्वतो नित्यमुक्तम् । तस्य चानायुपाध्यविच्छन्नस्योपाध्युपहितस्य वा जीवत्वं बन्धश्रेति स्थितिः । तथा च मुक्तेः पूर्वं यस्योपाधिपरतन्त्रस्य
चैतन्यप्रदेशस्य बन्ध आसीत्, न तस्य पुनर्बन्ध आपादियतुं शक्यते ; मुक्तिकाले तदुपाधिनिवृक्त्या तत्परतन्त्रस्य पूर्वं बन्धाश्रयस्य निवृत्तत्वात् । नापि मुक्तस्य ग्रुद्वचैतन्यस्य तदापादनं
सम्भवति ; तस्य बद्धजीवान्तरोपाधिसंसर्गे जीवान्तरत्वापत्ताविष 'पूर्वं यो बद्धः सन् मुक्तिं गतः,
तस्य बन्धाप्रसक्त्या पुनर्बन्धापत्तेः' इत्युक्त्ययोगात् । किञ्च, मुक्तचैतन्यस्यान्तःकरणान्तरसंसर्गेण
तदुपाधिकजीवान्तरत्वापत्तौ सत्यां 'योऽष्टं पूर्वं संसारी सन् कथिन्चन्युक्तः, सोऽष्टं पुनः संसारं
प्राप्तः' इत्यनुसन्धानं तावन्न सम्भवति ; मुक्तजीवस्य बद्धजीवस्य चोपाध्येक्याभावात् । तथा
चेयं जीवान्तरतापत्तिरकिञ्चित्करेति न दोषावद्दा । एवं पूर्वोक्ता मुक्तस्य प्रतिबिम्बरूपजीवान्तरत्वापत्तिरप्यिकञ्चित्वकरेति कृष्णानन्दः ।

<sup>1. &#</sup>x27;-सज्ञा-' B. 2. '-ज्ञता' B. 3. '-बार्देश्ती' B. 4. '-नयः' B.

विम्बेशवादे 'मुक्तः प्राक् सर्वजीविवमोचनात् । ईशो भूत्वा ततः शुद्धे स्वभावे व्यवतिष्ठते ॥ १७ ॥ न च विद्यान्तरफळेः साम्यं मोहपरिच्चयात् । तेषु भोगस्य साम्येऽपि जगद्वचाःपृतिवर्जनात् ॥ १८ ॥

अविद्यायामन्तःकरणे वा चित्प्रतिबिम्बो जीवः, बिम्बभूतस्त्वीश्वर इति मतेऽप्याह— बिम्बेति १। ईशो भूत्वेति—यथानेकदर्पणप्रतिबिम्बमुखेषु एक³दर्पणापाये तत्-प्रतिबिम्बो बिम्बभावेनैवावितष्ठते न शुद्धमुखरूपेण, तत्र प्रतिबिम्बान्तरनिरूपितिबम्ब-भाषानपायात्, एवं मुक्तोऽपि यावत्सर्वोपाधिविलयमीश्वरभावेनैवावितष्ठत इत्यर्थः॥ १७॥

नन्वस्मिन् पत्ते मोत्तस्य २-दहराद्यपासनाफळाविशेषः, तत्रा<sup>1</sup>पि तत्कतु-३-न्याये-नापहतपाप्मत्वादिसत्यसङ्कल्यान्त-४-गुणप्राप्तेश्वरभावसम्भवादित्याशङ्कच विशेषं दर्शयति—न चेत्यादिना। मोहपरित्तयाद्शाननिवृत्तेरेव विशेषत्वादित्यर्थः। सगुणो-

१। ननु नानाजीववादे यदि प्रतिबिम्बेश्वरपक्षे मुक्तस्येश्वरभावापित्तर्न सम्भवति, अवच्छेद-पक्षे च मुक्तिरेच न सम्भवति, दूरे ईश्वरभावापितः ; तर्डि कस्मिन् पक्षे मुक्तस्येश्वरभावापित-रिष्यते ? तन्नाह—बिम्बेशवाद इति कृष्णानन्दः।

\*[प्रतिबिम्बो जीवः, बिम्बस्थानीय ईश्वरः, उभयानुस्यृतं शुद्धचैतन्यमिति पक्षे तु मुक्तस्य यावत्सर्वमुक्ति सर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वसर्वेश्वरत्वसत्यकामत्वादिगुणपरमेश्वरभावापित्तिरिष्यते इति सिद्धान्तलेशः॥ १७॥]

- २। 'दहर उत्तरेभ्यः' [ ब्र॰ १।३।१४ ] इत्यधिकरणे ''अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽस्मिन् अन्तराकाशस्तस्मिन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यं तहाच विजिज्ञासितव्यम्'' [ छा॰ ८।१।१ ] इत्यादिश्रुतिरत्र मानम्।
- ३। 'यथाकतुरस्मिँ छोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति' [छा० ३।१४।१] 'तं यथा यथोपासते' इत्यादिश्रुतिरत्र मानम् । याद्यग्गुणकबह्यध्यानवानस्मिन् लोके भवति, ताद्दर्शं ब्रह्म देहपातानन्तरं प्राप्नोतीति, 'यथाकतुः' इति श्रुत्यर्थः । तम् ईश्वरं यथा यथा येन येन गुणजातेन विशिष्टमुपासते, ताद्दरामेव तं प्राप्नुवन्तीत्यर्थः ।
- ४। "यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्ह् दय आकाश उमे अस्मिन् द्यावापृथिवी अन्तरेव समाहिते" [ छा० ८।१।३ ], "एष आत्मा अपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको विजिवत्सोऽिपपासः सत्यकामः सत्यसङ्करपः" [ छा० ८।१।९ ] इति श्रुतिरत्र मानम् ।

<sup>1, &#</sup>x27;युक्तः,' C. 2, '-पार-'B, 3, 'एव' A. 4. '-वि' Y C.

### पत्तोऽयं चरमः साधुः सूत्रभाष्यादिषु स्फुटम्। आविर्भूतस्वरूपेऽपि गुणाष्टकनिरूपणात्॥ १६॥

पासकानामज्ञाननाशकाखण्डाकारवृत्यभावाक्षिरितशयानन्दास्फुरणाच्चेति भावः । विशे-षान्तरमप्याह—तेष्विति । 'जगद्व्यापारवर्जं प्रकरणादसिन्निहितत्वाच्च' [ब्र० ४।४।१७], 'भोगमात्नसाम्यिलङ्गाच्च' [ ब्र० ४।४।२१] इत्यत्र च तथोपपादनादिति भावः । 'कार्यं' बादिरिस्य गत्युपपत्तेः' [ ब्र० ४।३।६ ] इत्यधिकरणे उपासकानां कार्यब्रह्मप्राप्तिरेवेति सिद्धान्तितत्वादिष न निरङ्कुशैश्वर्यमिति बोध्यम् ॥ १८॥

दर्शितनानाकल्पेष्वयमेव कल्यः सोपपत्तिक इति दर्शयति—पत्तोऽयमित्यादिना । समन्वयाध्याये "दहर उत्तरेभ्यः" [ब्र० १।३।१४ ] इति सूत्रे "दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशः" [क्रा० न।१।१] इति श्रुतो दहराकाशो न भूताकाशः, नापि जीवाकाशः, किन्त्वीश्वरः "उभे अस्मिन् द्यावापृथिवी अन्तरेव समाहिते"" [क्रा० न।१।३ ] इत्यादि "एष् आत्मा अपहतपाप्मा विजयं विमृत्युर्विशोको विजियत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्यः" [क्रा० न।१।४]इत्युत्तरत्व श्रुतेभ्यो गुणेभ्यो हेतुभ्य इति निर्णीय, "उत्तराखेदाविर्भूतस्व-क्रपस्तु" [ब्र०१।३।१६ ] इति सूत्रेणोत्तरत्र प्रजापतिविद्यायां १ प्रजापतिना अपहतपाप्मत्वादिगुणाष्टकविशिष्टमात्मानं जिज्ञासमानायेन्द्राय क्रमेणावस्थात्रयोत्तीर्णजीवोपदेशात् २, जीवे-ऽप्यस्ति ३-गुणाष्टकमिति न ब्रह्मिलङ्गत्विमत्याशङ्क्य, न तत्र संसारावस्थो जीव उप-

<sup>\*[</sup>न च 'यथाक्रतुरिस्मँ छोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति', 'तं यथा यथोपासते' इत्यादिश्चितिषु सगुणोपासकानामपीश्वरसायुज्यश्रवणाद मुक्तेः सगुणविद्याफलाविशेषापत्तिः । सगुणोपासकानामखण्डसाक्षात्काराभावात् नाविद्यानिवृत्तिः, न वा तन्मूलाहङ्कारादेर्विकयः । आवरणानिवृत्तेर्नाखण्डानन्दस्फुरणम् । तेषां परमेश्वरेण भोगसाम्येऽपि सङ्कल्पमात्रात् स्वभोगोप-युक्तदिव्यदेहेन्द्रियवनितादिस्रष्टिसामथ्येऽपि सकलजगत्स्ष्टिसंहारादिस्वातन्त्र्यलक्षणं न निरव-यहमेश्वर्यम् । मुक्तानां तु निःसन्धिबन्धमीश्वरभावं प्राप्तानां तत् सर्वमिति महतो विशेषस्य सद्भावात् । तस्माद यावत्सर्वमुक्ति परमेश्वरभावो मुक्तस्येति विम्बेश्वरभावे न कश्चिद्दोष इति सिद्धान्त्रलेशः ॥ १८ ॥ ]

१। इन्द्रप्रजापतिसंवादे [ छा० ८।७-१२ ख० ]।

२ । जाप्रत्-स्वप्न-स्युप्तावस्थात्रयोत्तीर्णजीवोपदेशात् ।

३ । 'अप्रहत्तपाप्मत्वा'दि'सत्यस<u>ङ</u>्ख्पा'न्तगुणाष्टकम् ।

 <sup>&#</sup>x27;कार्छी ?' C. 2. 'मूजेष' C. 3. '- 'हित' C. 4. 'ते' इत्राधिक: A-C.

### ईशांशस्येशभावासौ सर्वदुःखप्रसञ्जनम् । निवारयद्भिरमेऽपि बिम्बभावप्रदर्शनात् ॥ २० ॥

दिश्यते, किन्त्वाविर्भूतपारमार्थिकस्वरूपः, स चेश्वर एव संसारावस्थेऽपहतपाप्य-त्वादिबाधादिति वदद्भिः १-सूत्रभाष्यकारादिभिर्मुक्तस्योक्तगुणाष्टकविशिष्टेश्वरभाव-स्यैव स्पष्टं प्रदर्शनादित्यर्थः॥ १६॥

"षष होव साधु कर्म कारयित तं यमेभ्या लोकेभ्य उन्निनीयते, एय होवासाधु कर्म कारयित तं यमधो निनीयते" [कौ० ३।५] इत्यादिश्चतेः, शुभाशुभकर्मणि प्रेयंप्रेर-क्यो'जींवेश्वरयो'रंशांशिभावप्रदर्शनायावतारिते "अंशो नानाव्यपदेशात्" [ब० २।३।४३] इति सूत्रे, दुःखिसर्वजीवांशिन ईश्वरस्य पादादिगतदुःखेन देवदत्तादेरिव दुःखिता-पत्तौ मुक्तस्य तद्भावापत्तिरनर्थायैवेत्याशङ्कां प्रतिबिम्बगतौपाधिकदोषाणां बिम्बा-संस्पर्शप्रदर्शनेन वारयतां भाष्य-२-भामत्यादिकृतामयमैवाभिष्रेतोऽर्थ इत्याह—ईशांश-स्येति । अग्रे ३ अविरोधाभ्यायेऽपि ॥ २०॥

- १। ''उत्तराचेदाविर्भूतस्वरूपस्तु'' [ब॰ १।३।१९] इति ब्रह्मसूत्रं, 'तस्माद यदविद्याप्रत्युप-स्थापितमपरमार्थिकं जैवं रूपं कर्त्तृ त्वभोक्तृत्वरागद्वेपादिदोपकलुषितमनेकानर्थयोगि, तद्विलयनेन तद्विपरीतमपहतपाप्मत्वादिगुणकं पारमेश्वरं रूपं विद्यया प्रतिपाद्यते' इति भाष्ये वदद्वभिर्भाष्य-कारादिभिरित्यर्थः।
- \* [ अयमेव पक्षः श्रुतिसूत्रभाष्याद्यनुगुणः । तथा हि जीवंऽप्यस्ति अपहत्तपाष्मत्वादि-गुणाष्टकमिति, न तद दहराकाशस्य परमेश्वरत्वनिर्णायकम् । भाष्यकारोऽपि अतिस्पष्टं मुक्तस्य स्वगुणेश्वरभाषापत्तिमाहेति सिद्धान्तलेशः ॥ १९ ॥]
- २ । जीवस्येभ्चरांशत्वाभ्युपगमे तदीयेन संसारदुःखभोगेन ईश्वरस्यापि दुःखित्वं स्यात् ; यथा छोके हस्तपादाचन्यतमांशगतेन दुःखेनांशिनो देवदत्तस्यापि दुःखित्वम्, तद्वत् । तत्तश्च तत्प्राप्तानां महत्तरं दुःखं प्राप्नुयात्, ततो वरं पूर्वावस्था संसार एव अस्तु हति सम्यग्ज्ञाना-नर्धक्यप्रसङ्ग हति अस्याः शङ्कायाः परिहारग्रन्थरूपयोः सूत्रभाष्ययोरभिष्रेतो जीवपरमेश्वरयो-रंशांशिनोः परस्परं धर्मासङ्करो भामत्यादिग्रन्थेषु स्पष्टीकृतः ।
  - ३ । ''अंशो नानाव्यपदेशात्" [ ब्र० २।३।४३ ] इत्यादिद्वितीयाध्यायगतसूत्रं ।
- \*[अविरोधाध्यायेऽपि तत्तत्कर्मकर्तृ त्वेन तत्तत्कर्मकारयितृत्वेन च उपकार्योपकारक-भावेनावगतयोर्जीवेश्वरयोरंशांशिभावरूपसम्बन्धनिरूपणार्थत्वेनावतारिते अधिकरणे भाष्यकारो मुक्तस्य ईश्वरभावापत्ति स्पष्टीचकारेति सिद्धान्तलेशः ॥ २०॥]

<sup>1.</sup> चिक्रितांशी नास्ति C.

पराभिध्यानतः सत्यकामत्वादितिरोहितेः । नाशे मुक्तौ पुनस्तेषामाविभीवस्य चेरणात् ॥ २१ ॥ ब्राह्म'चैतन्यमात्रत्वा²विरोधस्य च कीर्त्तनात् । प्रतिविम्बेशजीवैक्यवादयोर्नेतदञ्जसा ॥ २२ ॥

पवं साधनाध्याये १ "पराभिध्यानान्तु तिरोहितं ततो हास्य बन्धविपर्ययौ" [ब्र०३।२।४] इति सूत्रे, जीवस्य स्वप्नप्रश्चस्रष्टृत्वमाशङ्क्य, जीवस्येश्वराभिष्मत्वात् सदिप सत्यसङ्कर्यत्वाद्यविद्यया तिरोहितं पुनः "परमभिध्यायतो यतमानस्य विधूतध्वान्तस्य तिमिरतिरस्कृतेव दक्शिक्तराविर्भवती"ति भाष्ये स्पुटीकरणाद् प्येषोऽथों निश्चित इत्याह—परेति। तेषां सत्यकामत्वादीनामीरणात् कीर्त्तनात्॥ २१॥

दवं फलाध्यायेऽपि २ 'मुक्तः केन रूपेणाभिनिष्पद्यते' इति बुभुत्सायां "ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः" [ ब्र० ४।४।४ ] इति सूत्रोक्तापहतपाप्मत्वादिसत्यसङ्कस्यत्वादि-(न्त ?)-गुणवत्सर्वक्रसवेंश्वरब्रह्मरूपेणाभिनिष्पद्यते, "य आतमा अपहतपाप्मा" [ क्रा० ६।७।१ ] इत्युपन्यासात् "जन्नन् क्रीडन् रममाणः स्त्रीभिर्वा यानैर्वा" [क्रा० ६।१२।३ ] इति पेश्वर्यावेदनाच्चेति जैमिनिमतस्य, "चिति तन्मात्रेण तदात्मकत्वादित्यौडुलोमिः" [ ब्र० ४।४।६ ] इतिसूत्रोक्तस्य "अयमात्माऽनन्तरोऽनाहाः कृत्स्तः प्रज्ञानघन एव" [ वृ० ४।४।१३ ] इति श्रुत्युक्तचैतन्यमात्रस्वरूपेणेति मतान्तरस्य च "एवमप्युपन्यासात् पूर्वभाषाद्विरोधं बादरायणः" [ ब्र० ४।४।७ ] इति सिद्धान्तसूत्रेण परमार्थद्वष्ट्या चैतन्यमात्रत्वेऽपि, बद्ध-पुरुष्वयवहार"हण्ड्या पूर्वोपन्यस्तगुणादेः सम्भवान्मतद्वयाविरोधं वदद्धिः सूत्रभाष्य-

१। तृतीयेऽध्याये "सन्ध्ये सृष्टिराह हि" [ ब्र॰ ३।२।१ ] इत्यधिकरणे ।

<sup>&#</sup>x27;'तस्मादुवाह्नतशङ्काभाष्यग्रन्थस्य तत्परिहारभाष्यादिग्रन्थस्य च मुक्तामामीश्वरभाषा-पत्तावनन्यथासिद्धप्रमाणत्वाभावादुदाहृतानेकाधिकरणतद्भाष्यादिविरोधाच सा भाष्याभिमतेति करुपयितुं न शक्यते इत्यस्वरसादाह—साधनाध्याये इति ।

<sup>\*[</sup>साधनाध्यायेऽपि सूत्रकारो भाष्यकारश्चमुक्तस्य स्वप्नसृष्ट्याद्युपयोगिसत्यसङ्करूपत्वाद्यभि-व्यक्तयङ्गीकारेण परमेश्वरभावापत्ति स्पष्टीचकारेति सिद्धान्तलेशः ॥ २१ ॥]

२। ''केन रूपेणाभिनिष्पत्तिर्विवक्षिता'' इति बुभुत्सायां ''स्वेन रूपेणाभिनिष्यग्रते'' [ छा ८-३-४ ] इति मुच्यमानविषयायां श्रुतौ, चतुर्थाध्याये च।

<sup>1. &#</sup>x27;बाझ-' A., 'ब्रह्म' C. 2. '-लाद वि-' B. 3. '-हष्टापूर्वी- ?' C.

जीवेशभेदसत्यत्वेऽप्येतत् सर्वमसङ्गतम् । न तु' शक्त्यन्तरं जीवे प्रमाणफळवर्जनात् ॥ २३ ॥ आसर्वमुक्ति परिकल्पितसत्यकाम-संकल्पःकल्पितजगत्स्थितिभङ्गसर्गम् । सत्यं स्वतस्तु सुर्खाचद्घनमद्वितीयं मुक्तोपस्टप्यमहमस्मि विशुद्धतस्वम् ॥ २४ ॥

कारादिभिर्मुकावीश्वरभावस्य स्पष्टमभिधानादित्यर्थः। प्रतिबिम्बेश्वरवादे एकजीव-वादे चैतद्धिकरणासामञ्जस्यमित्याह—प्रतिबिम्बेति १॥२२॥

जीवेश्वरभेदस्य पारमार्थिकत्वं वदतां 'द्वैत'वादिनामप्येष दांषः समान इत्याह— "जीवेति । "संपद्याविर्मावः स्वेन-शब्दात्" [ब्र० ४।४।१] इत्याद्यसङ्गतेरपि संप्रहाय सर्वमिति । ननु तर्हि पापादिजननप्रतिबन्धिका नित्यसिद्धा जीवस्य शक्तिः कल्यत इत्याशङ्क्रुचाह—"न त्विति । सम्भवतीति शेषः । प्रमाणेति—आविद्योद्यं" जीवे पापादि-सम्बन्धस्येष्टत्वाद्विद्योत्पत्यनन्तरं तत्सामर्थ्यादेव पापाद्यसंश्लेषसम्भवाद्य तादशशकौ प्रमाणं प्रयोजनं वाऽस्तीत्यर्थः ॥ २३ ॥

प्रकृतमुक्तिस्वरूपविचारफलप्रदर्शनेनापसंहारं सूचयन्मुक्तप्राप्य सर्वद्गत्वसर्वे-श्वरत्वापहतपाप्मत्वादिगुणजगत्स्थितिलयजन्महेतृत्वाद्युपलक्तितम्, परमार्थतस्तु सम्बदानन्दाद्वयप्रत्यप्रपमखण्डमहावाक्यार्थं "मङ्गलादीनि मङ्गलमध्यानि मङ्गलान्तानि च

तस्मान्सुक्तानामीश्वरभावापत्तेरवश्याभ्युपेयत्वादेतदसम्भव एव प्रतिबिम्बेश्वरबादे दोषः। तदाहुः—कल्पतस्काराः—'न मायाप्रतिबिम्बस्य विमुक्तेस्पस्य्यता' इति । एतद-सम्भवश्च एकजीववादपारमार्थिकजीवभेदवादयोरिप दोषः।

\* [फलाध्यायेऽपि 'वस्तुहप्का चैतन्यमात्रत्वेऽपि पूर्वोक्तगुणकलापस्य उपन्यासाद्यवगतस्य मायामयस्य बद्धपुरुषन्यवहारहप्का सम्भवाद न श्रुतिद्वयिवरोधः' इति अविरोधं वदम् सूत्रकारः, भाष्यकारश्च मुक्तस्येश्वरभावापत्तिं स्पष्टमनुमेने इति सिद्धान्त्रलेशः ॥ २२ ॥ ]

१। तथा हि सिद्धान्तलेशे—

 <sup>&#</sup>x27;च' B. 2. 'सङ्ख्या-' A-C. 3. '-संगें' B. 4. चिक्रितां की नास्ति C. 5. 'जीवे कोति ?' A.

<sup>6. &#</sup>x27;नन्ति ?' A. 7. '-य' C. 8. '-सर्वेद्याल- ?' C.

### श्रुतिकल्पलताकुञ्जसञ्जाता सूक्तिमञ्जरी । रम्या राद्धान्त'रत्नाढ्या रञ्जयत्विखलान् बुधान् ॥२५॥

\*\*श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्यश्रीरामचन्द्रसरस्वतीपूज्यपादशिष्येण गङ्गाधरेन्द्र-सरस्वत्याख्यभित्तुणा विरचिता वेदान्तसिद्धान्तस्रक्तिमञ्जरी समाप्ता ॥ ४ ॥ शिवार्षणमस्तु ॥

शास्त्राणि प्रथन्ते" [महाभाष्य०] इति १-पतञ्जलिस्मृतेर्प्रनथान्तेऽपि मङ्गलार्थं ब्रह्मात्मतस्वमनुसन्धत्ते—आसर्वमुक्तीति ॥ २४ ॥

कीर्त्तिप्रचयगमनादिसिद्धये<sup>2</sup> प्रन्थस्य विशिष्टम्लगुणनामधेयानि दर्शयन्नाशीर्वचन-लक्षणं मङ्गलान्तरमाचरति—श्रुतिकल्पलतेति । स्पष्टार्थं पद्यम् ।

इति श्रीमत्परमद्वंसपरिवाजकाचार्यश्रीरामचन्द्रसरस्वतीपूज्यपादशिष्येण गङ्गाधरेन्द्र-सरस्वत्याख्ययतिना विरचिते वेदान्तसिद्धान्तसृक्तिमञ्जरीप्रकाशे चतुर्थः परिच्छेदः ॥ ४ ॥

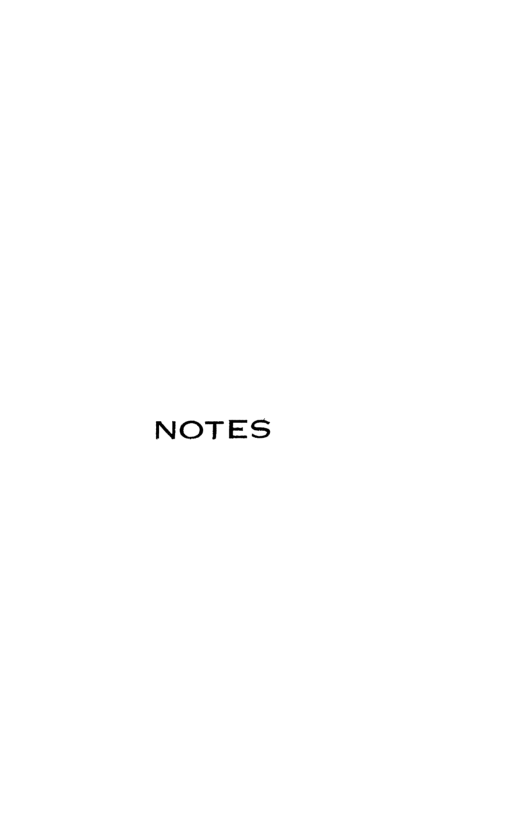
#### १। तथा हि पाणिनीयमहाभाष्ये भगवान् पतञ्जलिः—

'माङ्गलिक आचार्य्यो महतः शास्त्रोघस्य मङ्गलार्थं सिद्धशब्दमादितः प्रयुङ्क्ते, मङ्गलादीनि हि शास्त्राणि प्रथन्ते वीरपुरुषकाणि च भवन्त्यायुष्मत्पुरुषकाणि चाध्येतारश्च सिद्धार्थां यथा स्युरिति' [ महाभाष्य० ए० ७ ख० १ 'कील्हर्ण्साहेब'-सं ] । विस्तरस्तु नन्यन्यायकृद्दगङ्गेशोपाध्यायस्य मङ्गलवादादवगन्तन्यः ।

\* [यतु केश्विद हैतिभिरुच्यते, भेदस्य पारमार्थिकत्वेन मुक्तौ जीवस्येश्वरभावाभावेऽि तन्नापीश्वर इव पृथगपहतपाप्मत्वादिगुणसम्भवादिवरोध इति, तत्तुच्छम् । तथा सित जीवस्यापहतपाप्मत्वादिकमस्तीति न तस्य ब्रह्मालिङ्गत्विमिति शङ्कापरिहारालाभेन विरोधात् । तस्मादुदाहृतश्रुतिस्नूत्रानुसारिभिर्मुक्तजीवानां यावत्सर्वमुक्ति वस्तुसच्चैतन्यमात्रत्वाविरोधिबद्धपुरुषाविद्याकृतिभरवग्रहेश्वर्य-तद्नुगुणगुणकलापविशिष्टनिरितशयानन्दस्फुरणसमृद्धनिःसन्धिबन्ध-परमेश्वरभावापितरादर्त्तव्येति सिद्धमिति सिद्धान्तलेशः ॥ २३-२५ ॥ ]

<sup>1. &#</sup>x27;-गम्बाब्या' B. 2. 'य ?' C.

<sup>\*\* &#</sup>x27;मौति' दूत्राधिक: पाठ: A-C पुस्तकयोह श्यते।



Page 2. The words 'apūrva', 'niyama' and 'parisaṃkhyā' are used here (Śl. 3.) to denote 'apūrva-vidhi', 'niyama-vidhi' and 'parisaṃkhyā-vidhi', respectively. 'Apūrva', literally means 'not having existed before', 'which was not known before', 'quite new'; hence, 'apūrva-vidhi' is an authoritative injunction or direction which is quite new. 'Niyama', literally means 'restriction', 'a rule or precept'; and 'niyama-vidhi' is a rule or precept which lays down or specifies something which, in the absence of that rule, would be optional. 'Parisaṃkhyā', literally means 'enumeration'; and 'parisaṃkhyā-vidhi' is a limitation to that which is enumerated or expressly mentioned, so that everything else is excluded. Thus, 'parisaṃkhyā' is opposed to 'vidhi' (apūrva-vidhi) which lays down a rule for the first time, and to 'niyama' which restricts the choice to an alternative which is expressly stated when several such alternatives are possible.

Cf. 'Vidhir atyantam aprāptau niyamaḥ pākṣike sati / tatra cānyatra ca prāptau parisaṃkhyeti gīyate' [[Tantravārtika, I. II. 42],

quoted by  $\overline{\mathbf{A}}$ podeva in the Mimāṃsā-nyāyaprakāśa, cide our tippani on p. 2.

P. 3. The word 'cayana'  $(tik\bar{a})$  refers to the chapter on 'agni-cayana' in the Taittiriya-samhitā (V. 1) where rules guiding arranging or preparing the sacred or sacrificial fire-place are laid down.

<sup>1. &#</sup>x27;द्वयोः श्लेषिणोरेकस्य श्लेषस्य नित्यप्राप्तौ शेष्यन्तरनिवृत्तिफलकः, एकस्मिन् श्लेषिण द्वयोः श्लेषयोर्षित्यप्राप्तौ श्लेषान्तरस्य निवृत्तिफलको वा विधिस्तृतीयः (परिसंख्या)' । —Krsnālankāra.

श्रेष उपकारकः श्रेष्युपकार्यः, Cf. 'श्रेषः परार्थत्वात्'-Mīmāmsā-sūtra, III. 1.2.

The word 'panca-nakha', literally means 'any animal with five claws'. Technically, five panca-nakhas that can be eaten ('Panca panca-nakhāḥ² bhakṣyāḥ') are: (1) the hare, (2) the porcupine, (3) the alligator, (4) the rhinoceros and (5) the tortoise.

'Alaukika-samīkṣaṇa' (Śl. 4.) is what is called intuitive perception of the Absolute Brahman, not perceivable by any secular means.

'Anvaya'  $(t\bar{\imath}k\bar{a})$  or a positive assertion is the constant and invariable connection of the cause and the effect which is expressed by the assertion, 'where there is a cause, there is an effect'. 'Vyatireka' or a negative assertion is just contrasted with 'anvaya'; it is expressed by the proposition, 'where there is no cause, there is no effect'. 'Vyabhicāra' is, literally, an anomaly; hence, logically it means the absence of the effect in presence of the cause ('anvaya-vyabhicāra'), or the presence of the effect in the absence of the cause' ('Vyatireka-vyabhicāra'). So, if 'the study of the Vedānta' is

#### 2. 'पञ्च पञ्चसंख्यकाः। यद्यपि-

श्वाविधं शस्यकं गोधां खड्गकूर्मशशांस्तथा । भक्ष्यान् पञ्चनलेष्वाहुरनुष्ट्रांश्लेकतोदतः ॥

इति मनुना षण्णां पञ्चनखानां भक्ष्यत्वसुक्तं तथाऽपि श्वाविच्छरूयकपदयोर्द्वयोरपि शक्षकीवाचक-त्वादीषद्वभेदमङ्गीकृत्य मनुना षट्संख्यत्वमभिद्धितं तद्वभेदानादरे तु पञ्चत्वमेव घटते। अत एव स्मृत्यन्तरे—

> 'शशकः शहंकी गोषा खड्गी कूर्मस्तु पञ्चमः। भक्ष्यान् पञ्चनखेष्याहुः'॥

इस्यादिना पञ्चानामेव भक्ष्यत्वयुक्तम्'।—Kṛṣṇanātha.

Mimāmsānyāyaprakāśa-tikā, pp. 187-88.

3. कारणसत्त्वे कार्यसत्त्वम् अन्वयः, कारणसत्त्वे कार्याभाषोऽन्वय-व्यभिचारः, यथा प्रकृते अस्मदादिषु ब्रह्मश्रवणसत्त्वेऽपि ब्रह्मसाक्षात्काराभावः। कारणासत्त्वे कार्यासत्त्वं व्यतिरेक-व्यभिचारः, यथा प्रकृते वामदेवे ब्रह्मश्रवणा-सत्त्वेऽपि ब्रह्मसाक्षात्कारसत्त्वम्।

said to be the cause of 'the perception of Brahman', then there is an 'anvaya-vyabhicāra' with regard to ourselves (i.e., ordinary men) who have 'the study of the Vedānta' (cause) but no 'perception of Brahman' (effect); and a 'vyatireka-vyabhicāra' with regard to Vāmadeva who, while still in his mother's womb, had 'the perception of Brahman' (effect) but no 'study of the Vedānta' (cause).

P. 7. 'Ūha' (Śl. 10) means 'reasoning', 'arguing' and 'apoha' means 'removal of doubt by the exercise of the reasoning faculty' or in other words, 'ūha' is positive reasoning while 'apoha' is negative reasoning. Hence, 'ūhāpoha' means complete discussion of a question, that is to say, consideration of the *pros* and *cons* resulting in the establishment of one's own position and the refutation of the opponent's arguments.

The affix 'tavya'  $(t\bar{\imath}k\bar{a})$  is generally used to denote an 'injunction' but there is a rule 'arhe kṛtyatṛvaś ca' (Pāṇ. III. iii. 169) which enjoins 'tavya' in the sense of 'capability' also. Hence, we have 'drastavyah'—

'Drastavya iti tu darsanārhatvena stuti-mātram' [Śl. 11, Com.]—simply complimentary and not injunctive.

In order to arrive at the correct drift ('tātparya', Śl. 11,  $tik\hat{a}$ ) of vedic texts it is necessary to give due consideration to 'upakrama', 'upasamhāra', 'abhyāsa', 'apūrvatā', 'phala', 'arthavāda' and 'upapatti' (the means for ascertaining 'tātparya'). 'Upakrama' means the commencement, and 'upasamhāra' the conclusion. It is usual to indicate the subject-matter proposed to be treated at the commencement of a discourse and also to state at the conclusion what has been established: all matters coming at the intermediate stages do not in themselves form the main subject but only find place by way of illustration or argument to elucidate the main subject. It is thus clear that in order to know correctly the real thesis of a particular discourse it is necessary to look to the commencement and conclusion. 'Abhyāsa' means reiteration. It is usual to repeat the conclusions which it is proposed to establish in order to impress them on the minds of readers. 'Apūrvatā' means peculiarity or novelty. The doctrines that cannot be found in any other book,

and are thus the peculiar new teachings of any particular book must obviously be the main subject which the book wants to teach. The characteristics of the Supreme Spirit are peculiarly Its own and do not admit of illustration by reference to other things, and in order to indicate this it is necessary to dwell on this peculiarity. 'Phala' means the result expected to be achieved by the processes indicated. 'Arthavāda' means laudatory or condemnatory remarks. These two help us to discriminate between what is said merely accessary from what is the essential doctrine which the discourse is meant to inculcate. 'Upapatti' means apt illustration and adequate argument, and that which is supported by upapatti is to be understood as the thesis intended to be established.

- P. 8. 'Gurūpasadana-vidhi'' (Śl. 13, tīkā) refers to the injunction 'Svādhyāyo'dhyetavyaḥ' (Tait. Ār. 2.15.7, and Śata.Br. 11. 5. 6-7). The 'adhyayana' (holy study) of 'Svādhyāya' (Veda) is said to be 'Brahma-yajňa', the fifth of the pañca-mahāyajňas (Manu, iii. 69-71) in the Taittiríya and it is praised in the Śatapatha.
- P. 10. 'Taṭastha-lakṣaṇa'' (Śl. 14,  $t\bar{\imath}k\bar{a}$ ) is a property distinct from the nature of the body and yet that by which it is known, as opposed to 'svarūpa-lakṣaṇa' which is nothing but the very nature, character or form of the thing. The nature

#### 4. 'आचार्यवान् पुरुषो वेद'—Chā. 6. 14. 2.

#### 'आचार्याद्धेव विद्या विदिता साधिष्ठं प्रापत्'—Chā. 4. 9. 3.

These two passages of the Chandogya indicate the need of a teacher. Sankara, too, in his Bhasya on Mundaka 1. 2. 12, insists upon it saying—

#### 'शास्त्रज्ञोऽपि स्वातन्त्रेग्ण ब्रह्मज्ञानान्वेषणं न कुर्यात्'।

5. (1) 'Taṭastha-lakṣaṇa' indicates such attributes as are temporarily associated with the thing to be defined and (2) 'svarūpa-lakṣaṇa' indicates attributes by which a particular object may be distinguished or known at all times. For instance, to describe a certain house as one having a crow sitting thereon is to indicate an attribute that will not be always present; and such attributes are known as 'taṭastha-lakṣaṇa'. On the other hand, to describe that house as having certain architectural peculiarities is to indicate attributes that will be present so long as the house exists; and such attributes are known as 'svarūpa-lakṣaṇa'.

of Brahman is 'satya' (truth or reality), 'jiāna' (knowledge) and 'ananta' (infiniteness)—'svarūpa-lakṣaṇa', but Brahman may also be defined as one of which are born all the creatures (yato  $v\bar{a}$   $im\bar{a}ni$   $bh\bar{u}t\bar{a}ni$   $j\bar{a}yante$ ), through which they (the born) live (yena  $j\bar{a}t\bar{a}ni$   $j\bar{v}vanti$ ), and in which they enter when dissolved (yat prayanty abhisaṃviśanti)—'tatastha-lakṣaṇa'.

'Upādānatva' (Śl. 15) refers to 'upādāna-kāraṇa', the material cause. A cause is 'the antecedent or concurrence of antecedents on which the effect is invariably and unconditionally consequent'—Mill. According to Indian Logic (Nyāya) a 'kāraṇa' (cause\*) is that which is invariably antecedent to some product and which is not an 'anyathāsiddha'—

'Anyathāsiddhi-sūnyasya niyatā pūrvarartitā, kāraṇatvam'—Bhāṣāpariccheda, 16.

It is of three kinds: (i) intimate or inherent (= material) cause ('samavāyi-kāraṇa') as threads are of cloth; (ii) non-intimate or non-inherent cause ('asamavāyi-kāraṇa') as the conjunction ('saṃyoga') of the threads in the case of cloth; and (iii) efficient and instrumental cause ('nimitta-kāraṇa') as the weaver and his loom. 'Anyathā-siddha' is no cause in the proper sense of the term, but merely a superfluous antecedent like the father of the weaver who makes the cloth. The Metaphysics of the Vedānta admits of only two kinds of 'kāraṇa', (i) the 'nimitta' (instrumental) and (ii) the 'upādāna' (material) or in the Naiyāyika sense of the term, intimate or inherent cause. Brahman is both 'nimitta' and 'upādāna-kāraṇa', instrumental and material cause of the universe.

<sup>\*</sup> Cause is invariable antecedent ( नियतपूर्ववित् ). This definition is farther limited by the clause 'provided it is not anyathūsiddha'. Anyathūsiddha is of three kinds (Tattvacintāmaṇi, Tarkasaṃgraha) or of five kinds (Bhūṣāpariccheda). The essence of anyathūsiddha seems to be this: The minimum invariable antecedent from which an effect proceeds is its cause, and any thing not included in the minimum is anyathūsiddha. Some of the anyathūsiddhas are involved in or implied by the minimum, e.g., the colour of the threads is not to be included in a statement of the cause of cloth (एकज्ञानविषयत्व), and for the same reason तन्त्व also is excluded.

P. 11. It has been said above that Brahman is not only the instrumental but also the material cause ('upādāna-kāraṇa') of the universe; now, it is necessary to unfold what it is like, that is, to unfold the character of Its 'upādānatā' (Śl. 16) or in other words, the nature of the state of Its being the material cause of the universe.

'Upādāna-kārana'—the material cause is of three sorts: (1) 'ārambhin', (2) 'pariṇāmin' and (3) 'vivartin'. Taking the instance of a piece of cloth, the 'upādāna-kāraṇa' is threads, and here the effect is supposed to be different from the cause which comes under the category of 'arambhin'. Brahman cannot come under this class because It has no second and therefore there is nothing different from It. Taking the instance of curd resulting from milk, the condition of the effect shows a difference from the condition of the cause. Milk is liquid and sweet but the curd is solid and acid. In this case the cause comes under the category of 'parināmin'. Brahman cannot come under this class because It is not made up of parts and therefore is not susceptible of change in condition. It, therefore, comes under the last category, the distinguishing characteristic of which is absence of any real change in the cause but mere appearance of it on account of delusion. For instance, a piece of oyster shell is mistaken for silver, or a piece of rope is mistaken for a snake. In both these cases there is no real change in the material, but the observer, through misconception produced by a variety of causes, perceives otherwise.

'उपादानत्वाभिमतवस्तुनः सकाशाद वस्तुतो भेदाभेदाभ्यां दुर्निरूपत्वे सित कार्यत्वं कार्यरूपविवर्त्तमात्रळक्षणम् । अविद्यायामतिन्याप्तिवारणाय विशेष्यम् । आरम्भवादे उपादानाद-भेदेन दुर्निरूपकार्येऽतिन्याप्तिवारणाय भेदेति । परिणामवादे उपादानाद भेदेन दुर्निरूपकार्येऽति-न्याप्तिवारणायाभेदेति । सिद्धान्ते कार्य-कारणयोभेदोपगमादसम्भववारणाय वस्तुत इत्युक्तम्' ।

— Krsnālankāra.

<sup>6. &#</sup>x27;उपादानत्वञ्च जगद्दश्यासाधिष्ठानत्वम्, जगद्दाकारेण विपरिणममानमायाधिष्ठानत्वं वा । एताह्यमेघोपादानत्वमभिप्रेत्य 'इदं सर्वं यदयमात्मा सच्चासच्चाभवत् , बहु स्यां प्रजायेय' इत्यादिश्रुतिषु ब्रह्म-प्रपञ्चयोः तादात्म्यव्यपदेशः । 'घटः सन्, घटो भाति, घट इष्ट' इत्यादि-छौकिकव्यपदेशोऽपि सचिदानन्दरूपब्रह्मैक्याध्यासात्'।—Vedānta-paribhāṣā.

The Naiyāyikas and Vaisesikas are the advocates of 'ārambha-vāda'. The Sānkhyas and Yogas are the advocates of 'parināma-vāda'. The Advaita-Vedantists uphold the 'vivarta-vāda'. Brahman possesses the power of manifestation and absorption, and for this reason there is no room for attributing to this doctrine the defects of 'ārambha-vāda' and 'parināma-vāda', pointed out above.

Cf. 'Āvirbhāva-tirobhāva-śaktimattvena hetunā / ārambha-pariṇāmādi-codyānāṃ nātra sambhavaḥ' // —Pañcadaśi, vi. 186.

Thus, to sum up, according to the  $\bar{a}$ rambha v $\bar{a}$ dins or param $\bar{a}$ nu-v $\bar{a}$ dins the causality of the universe is based on the 'theory of atomic agglomeration'. They say that the world originates from atoms or molecules ( $param\bar{a}nus^*$ ) which are so subtle that they cannot be perceived.

Cf. 'Jālāntarayate bhānan yat sūkṣmaṃ dṛśyate rajaḥ / bhāyas tasya ca ṣaṣṭho yaḥ paramāṇuḥ sa ucyate' //
—Vākyavṛtti.

The pariṇāma-vādins maintain a 'theory of evolution'. They say that everything is the transformation ('pariṇāma' or 'vikāra') of Pradhāna or Prakṛti, the primordial Principle. The vivarta-vādins uphold the 'theory of illusion'. They say that the universe is nothing but an apparent or illusory form, an unreal appearance, caused by 'avidyā'—nescience or error ('vivarta'). In other words, the whole world is phenomenal, an unreal and illusory appearance, while Brahman or Supreme Spirit is the only real Entity; as a serpent ('sarpa') is a 'vivarta' of a rope ('rajju'), so is the world a 'vivarta' of the real Entity Brahman, and the illusion is removed by 'vidyā' or true knowledge.

<sup>\*</sup> For a very interesting exposition of the formation of the material universe from 'paramāṇu' through 'dvyaṇuka' and 'tryaṇuka', see 'Hindu Realism' by Jagadish Chandra Chatterji.

<sup>7. &#</sup>x27;अवस्थितस्य द्रव्यस्य पूर्वधर्मनिवृत्तौ धर्मान्तरोतपत्तिः परिणामः' ।
—Yoga, Bh, iii. 13.

<sup>8. &#</sup>x27;उपजनापायशास्त्री धर्म एव च विकार इत्युच्यते'। —Brahmavidyābharaṇa, p. 146, Adv. mañj. ed.

146 Notes

Here, in this śloka, Brahman's 'upādānatā' or the state of its being the material cause of the universe consists neither in the agglomerative efforts ('ārambhakatva') like that of the atom, nor in the modificatory exertions ('pariṇāmitva') like that of Prakṛti (the primordial Principle) but in what is called the illusory manifestation ('vivarta') of Itself.

Cf. 'Brahmaṇa's copādānatvam advitīya-kūṭasthacaitanyarūpasya na paramāṇūnām ivārambhakatva-rūpam, na vā prakṛter iva pariṇāmitva-rūpam, kin tu avidyayā viyadādi-prapañcarūpeṇa vivartamānatva-lakṣaṇam' (Siddhāntaleśa, p. 53, C. S. S. Benares ed.).

'Tattvato' nyathābhāvaḥ pariṇāmaḥ, atattvato' nyathābhāvo vivartaḥ' (Vedānta-kalpataru-parimala, 1. 2. 21).

'Atra vedānte brahmaņi prapanca-bhānasya parināmabhāvo nāngīkriyate' (Subodhini-tikā on Vedāntasāra).

In 'pariṇāma' or 'vikāra' there is modification of the cause while in 'vivarta' there is no change or modification of any kind, but a manifestation which is after all illusory. Hence, the view 'whatever is presented to us by ordinary experience, viz., matter in all its various modifications and the individual souls of different classes and degrees, are essential and real constituents of Brahman's nature' (Thibaut's trans. Vedānta-sūtras, p. xxviii) is opposed to the Advaita-Vedānta theory.

We have a clear explanation of the terms 'ārambha-vāda', 'pariņāma-vāda' and 'vivarta-vāda' in Pañcadasī\*, xiii. 6-10.

9. 'उपादानं त्रिधा भिन्नं विवर्त्त परिणामि व । भारम्भकञ्च तन्नान्त्यौ न निरंशेऽवकाशिनौ ॥ ६ ॥ आरम्भवादिनोऽन्यस्मादन्यस्योत्पत्तिमृचिरे । तन्तोः पटस्य निष्पत्तेभिन्नौ तन्तुपटौ खल्ल ॥ ७ ॥ अवस्थान्तरतापत्तिरेकस्य परिणामिता । स्यात् क्षीरं दिध सत्कुम्भः स्वण कुण्डलं यथा ॥ ८ ॥ It is most essential for the student of Vedānta to bear in mind that, according to the advaita-vādins a personal God ('Īśvara', Śl. 17) is not more real than the universe. It is plainly stated in Yoga-vāśiṣṭha, 6. 48. 23, that Brahman is the soul of everything.

— Tasmai sarvam tatah sarvam sa sarvam sarvatas ca sah. Everything, being a manifestation of the Absolute, may of course be worshipped, as stated distinctly in Pañcadasi, vi. 206-209, till the Absolute is finally realized through it. Absolution or mukti will only result from a direct (intuitive) knowledge of Brahman, and such Brahma-knowledge drives away aridyā and its effect, the world, in the same way as waking consciousness drives away the dream.

The student of 'advaita-vāda' must be warned, too, against speaking of Brahman and God ('Īśvara') as two independent entities, God being Brahman Itself, associated with ignorance. In Brahma-sūtra-bhāṣya, 2.3.45, He is described as 'niratiśayopādhisampanua'. 'No activity is attributed to Īśvara as jayat-kāraṇa, and the Vedānta knows of no such thing as creation that is the production of something not already existing in another form'.

-- Vide: Vedantasara, pp. 146-147, ed. Jacob.

The description of the Individual Soul (Jiva, Śl. 17), as given in Brahmasūtra-bhāṣṇa may prove of interest. He is described there in the following manner: 'He is not born and does not die; birth and death relate only to his body (2. 3. 16); he is not produced or absorbed, as ether is (2. 3. 17); he is the highest Brahman in contact with an  $up\bar{u}dhi$ , and is said to be ' $j\bar{n}a$ ' a term which, according to Śańkara, means merely 'nityacaitanya' and not a knowing subject (2. 3. 18); he is not of small size but omnipresent (bibhu)

अवस्थान्तरभानं तु विवत्ती रज्जुसर्पवत् । निरंबोऽप्यस्त्यसौ ग्योमि तलमालिन्यकल्पनात् ॥ ९ ॥ ततो निरंश आनन्दे विवत्ती जगदिष्यताम् । मावाशक्तिः कल्पिका स्यादैन्द्रजालिकशक्तिवत्' ॥ १० ॥ like Brahman (2.3.29); he is associated with buddhi so long as he continues to transmigrate (2.3.30); he is not really an agent, his activity is due to buddhi (2. 3. 40); his activity is in subordination to the Supreme Being who impels him to good or evil according as He desires to elevate or degrade him in the future (2.3.41); he is, as it were, a part of the Supreme Being, but not really so, since the Supreme Being has no parts (2.3.43); he is described as 'nihīnopādhisampanna'\* (2.3.45); he is a mere reflection of the Supreme Being (2.3.50); in transmigration he is attended by the chief vital air, the organs, mind, avidyā, works, pūrvaprajnā, and the subtle elements (3.1.1); he is non-different from the Supreme Being, though the fact is concealed by  $avidy\bar{a}$  (3, 2, 5,6); without an  $up\bar{a}dhi$  he would not be Jiva, and in reality he never ceases to be Brahman (3. 2. 7,9); in sound sleep he is joined to Brahman, but returns to his own body on awaking (3.2.9,31); there are only four states into which he can possibly enter, and there is no fifth; but he may be in a state of swoon which is said to be a semi-entrance into sound sleep and another state (3.2.10); shaking off  $avidy\bar{a}$  by means of  $vidy\bar{a}$ , he becomes one with the infinite prājāa (3. 2. 26).

-Vide: Vedāntasāra, pp. 150-151, ed. Jacob.

Cf. 'Asmān māyī srjate visvam etat | tasmims cānyo māyayā sanniruddhah' ||

All this assumption of *Tovara* and *Jīva* is the *vyāvahārika-dṛṣṭi*, i.e., the practical view of the case. But it should be noted in this connection that according to the *pāramārthika-dṛṣṭi*, i.e., the true view of the case, 'Iśvara' is not to be looked upon as identified with the world with which many identify Him, for Brahman has not really and actually been reduced to the created elements and thereby become something else. It is really the same Brahman still. Hence, Brahman and 'Iśvara' who is no other than

<sup>\* &#</sup>x27;ईमोशितव्यसम्बन्धः प्रत्यगज्ञानहेतुजः । सम्यग्ज्ञाने तमोध्यस्ताचीश्वराणामपीश्वरः' ॥ —Suresvar ācārya.

notes 149

Brahman Itself, associated with ignorance, are not distinct but the same Being. Similar is the case with 'Jiva', too, who is also none but Brahman Itself, overpowered by ignorance.

- P. 13. The subtle body or 'sūkṣma-śarīra' which is otherwise called 'liṅga-śarīra' (Śl. 19,  $t\bar{\imath}k\bar{a}$ ) is formed of the five organs of perception, the five organs of action, the five vital breaths, and the internal organs of 'manas' and 'buddhi'. Vide, Brahmasūtrabhāṣya, 3. 1. 1; and Sureśvara's Pańcikaraṇa-vārtika, 31; 33; 35-36.
- P. 14. 'Adhvāsa' (Śl. 21, tīkā) signifies the act of erroneously attaching or attributing the properties or predicates of one object to another. What are called the gross and subtle bodies are superimposed upon the Soul (Cit, Intelligence, Consciousness). the only real and is mis-conceived or wrongly appears as gross and subtle bodies. Intelligence (i.e., our real self), conceived as the basis or substratum (adhisthāna) of these two bodies, is kūṭasthacaitanya. It is called kūtastha for it is itself changeless, though it supports (is the adhisthana of) all changes. The reflection of Cit in 'Buddhi' (which is one of the 17 constituents of the subtle body) is called cidābhāsa or Jīva, the principle of life. What is meant by adhyāsa is explained by the following illustration. A person seeing a pearl oyster shell (sukti) from a distance fancies, on account of its peculiar shining whiteness, that it is silver. He completely ignores the shell and is possessed of by the notion that it is silver. So the  $k\bar{u}tastha$  is completely set aside and  $cid\bar{a}bh\bar{a}sa$  is in the front.

—Vide, Pañcadası, vi. 18 etc.

'Adhyāsa' is defined in the opening part of Śārīraka-bhāṣya as—'smṛtirūpaḥ paratra pūrvadṛṣṭāvabhāsaḥ'—'the appearance, in the form of remembrance of something seen before elsewhere,' as, for example, the appearance of silver in nacre. Three other definitions of the term follow; and further on it is defined as 'atasmiṃs tadbuddhiḥ'—a notion of tat (that) in what is a-tat (not that) i. e., the erroneous superimposition of one object on another.

P. 18. 'Māyā' (Śl. 29) may be defined as the illusion by virtue of which one considers the unreal universe as really existent and as distinct from the Supreme Spirit (Brahman). The word 'avidyā' is very often used in the sense of 'māyā'. These words are generally synonymous but sometimes a slight distinction is observed between the two. 'Māyā' is the whole and 'avidyā' is the part. 'Māyā' has the quality of goodness or purity ('sattva-guṇa') in it, while 'avidyā' has the qualities of activity ('rajo-guṇa') and darkness or ignorance ('tamo-guṇa') in it.

In Vedānta philosophy 'avidyā' means 'ajñāna', that is, ignorance or nescience. It is accepted as an indescribable ('anirvacaniyā') something although the unreality of ignorance is declared. Of the reality of nescience ('avidyā') there is no evidence, revealed or human. 'Is nescience proved by Veda, or by perception etc., or is it assumed to account for the world of experience, which cannot otherwise be accounted for? Not by Veda. Nor by perception, inference or human teaching. For, if by any of these nescience were clearly proved, controversy would be at an end. And since there is no evidence for nescience, it must needs be granted that nescience is assumed to account for the otherwise inexplicable production of the unreal world. For, there is no other course apart from this assumption of nescience' (Vedānta-siddhāntamuktāvalī, Trans. pp. 14-15, Venis).

Cf. Ajñānaṃ jñātum icched yo mānenātyantamūḍhadhīḥ | sa tu nūnam tamah paśyed dīpenottamatejasā ||

-Vedānta-siddhāntamuktāvalī, p. 125, ed. Venis.

'Āvaraṇa' and 'vikṣepa' are the two powers of 'avidyā', ignorance. 'Āvaraṇa' means concealment and 'vikṣepa' means 'projection'. 'Āvaraṇa-śakti' is that power of ignorance which veils the real nature of a thing and 'vikṣepa-śakti' is that power of ignorance which projects i. e., presents the unreal (e. g., rajata) as the real. They correspond to 'want of apprehension' and 'mis-apprehension', respectively'.

<sup>10.</sup> Suppose ten persons to be travelling together in a body. After swimming across a river they take it into their heads to count their number

P. 19. A China rose is placed in contact with a crystal and the crystal appears red. The China rose is the *upādhi.*<sup>11</sup> This is a very important word in Indian philosophy and various equivalents are given to it. Associate, environment, limitation, condition, limiting adjunct are some of the equivalents of 'upādhi'. 'Upahita' (Śl. 18, p. 12) may be translated by the word 'associated' and 'anupahita' by the word 'un-associated'.

Cf. 'Anyathāsthitasya vastuno'nyathāprakāśanarāpah' —Vācaspatya.

With 'kāryopādhi' etc. (Śl. 32), compare:

kāryopādhir ayam jīvah kāraņopādhir īsvarah | kāryakāraņatām hitvā pūrņabodho' rasisyate || Vidyāraņyā's Anubhūtiprakāsa, x. 61.

The first line occurs also in xx. 49 of the same work.

Compare also—

Upādhir ajāānam anādisiddham
asmiṃś cidābhāsanam īśvaratvam |
Upādhir antaḥkaraṇaṃ tvamarthe
jīvatvam ābhāsanam atra tadrat ||
—Sańkṣepaśārīraka, iii. 277-278.

just to ascertain if all of them had safely crossed the river. Every person who counts neglects to count himself and thus they are all confused with the idea that one of them is missing. In this case each person arrives at the number 'nine', and misses the fact that the person counting namely himself is the tenth person. Each one of them, though himself the tenth, is possessed with the idea that the tenth is not seen and therefore does not exist; this delusion is the result of ignorance; this is the 'avarana'-sakti'. Having got firm hold of the idea that the tenth does not exist, he concludes that the person missing was drowned in the river and begins to cry aloud for his companion's loss. All this results from ignorance and is known as 'vikgepa'.

(Vide, Pancadasī, vii. 24-25)

11. Madhusūdana Sarasvatī in his treatise called 'Advaitasiddhi', gives the following definition of 'upādhi'—

The Supreme Spirit, reflected in the 'avidyā', is called 'Jīva'. The 'avidyā' being of various kinds, the 'Jīva' that is reflected in it is also of different kinds, such as god, man, beast, bird, etc. The Supreme Spirit, reflected in the 'māyā' controls it (is not overpowered by it) and is called 'Īśvara', possessing the attributes of omniscience, etc. They differ from each other in so far as 'Jīva' is the individual spirit ('vyaṣṭi') while 'Īśvara' is the collective aggregate spirit ('samaṣṭi') of which the individual spirits are but the component parts. The 'Iśvara' identifies Himself with all the subtle bodies ('sūkṣma-śarīra') all over the universe while the 'Jīva' identifies himself with only one of them.

- P. 20. The word 'kūṭa' indicates the top (some interpret 'kūṭa' to mean the blacksmith's hammer) of a mountain which remains unchanged and undisturbed in spite of atmospheric changes, and hence 'kūṭastha' (Śl. 34), means immutable, uniform and perpetually the same. For a clear understanding of the śloka, see Kṛṣṇālaṅkāra¹².
- P. 45. The 'sākṣin' (Śl. 92) illumines the ego, the intellect and the objects and also continues to illumine itself in the absence of any of these, as a lamp in a dancing or music hall continues to give light in the absence of any person.

-Vide, Pañcadasi, x. 12.

<sup>&#</sup>x27;Yāvatkāryam avasthāyī bhedahetur upūdhiḥ'.

<sup>—&#</sup>x27;Upādhi' is the cause of difference between two things which lasts so long as the effect lasts. Taking the cases of 'Jīva' and Brahman 'Jīva' differs from Brahman on account of its association with 'antaḥkaraṇa'. This association of 'Jīva' with 'antaḥkaraṇa' is thus the cause of difference, and moreover, as this association lasts till the effect, viz., direct knowledge of the identity of the two, is produced, it satisfies the definition of 'upādhi'. Similarly, Brahman differs from 'Jīva' on account of its dissociation from 'antaḥkaraṇa'. This dissociation is thus the cause of difference, and hence it becomes an 'upādhi'.

<sup>12.</sup> इटंब्रह्माइं-पदयी: समानविभक्तिमस्वरूपं सामानाधिकरण्यमभेदरूपेऽघेँ नाम्युपगम्यते येनाभेदा-सम्भवी दीवः स्थात्। पुरुषत्वपदेन कल्पितम्यायुतादाक्त्याभाववस्त्वं विवित्ततं वाधायां वाक्यार्थत्वस्तीकारात्। —Kṛṣṇālaṅkāra.

P. 51. Before the creation of the elements etcetera the whole was uniform Spirit. The distinction between things to be known, the persons who know, and the act of knowing collectively called 'triputi' (Śl. 102) was then non-existent. It is admitted that such distinction usually vanishes at the time when this world comes to an end (vide, Chāndogya, vii—the conversation between Sanatkumāra and Nārada).

When a pitcher is visualised the intellect (buddhi) takes the form of that pitcher, and the spirit that is reflected in the intellect (buddhi) during this process serves to give an idea of the form of that pitcher. But this function differs from the function by which the knowledge of the pitcher is derived, and this function peculiarly belongs to the spirit. The function of knowing belongs to Brahman and the function of indicating the particular form belongs to 'buddhi'.

- P. 63. 'Apaccheda' (Śl. 7) means separation of something joined to others. For 'apaccheda-naya' see our tippanī and Pūrva-Mīmāmsāsūtra-bhāṣya, vi. 5. 50-55 and Jaiminīya-nyāyamālā-vistara, vi. 5. 17.
- P. 64. 'Somena yajeta' cannot, literally, refer to the Somasacrifice as the word 'Soma' means a creeper. A creeper cannot be a sacrifice. Hence, in this sentence, to mean the Soma-sacrifice, a figurative sense should be given to the word 'Soma'. By 'matvarthalakṣaṇā' (Śl.8), that is, by adding 'matup' after the word 'Soma' we may have a figurative meaning of the sentence as 'Somavatā yāgena iṣṭaṃ bhāvayet' and this meaning is the real meaning of the sentence under consideration.
  - Cf. Mīmāṃsā-nyāyaprakāśa18, p. 9, ed. Kṛṣṇanātha.
- P. 65. 'Tatsiddhi-peṭikā' (Śl. 8, ṭīkā) refers to the  $P\bar{u}rva-M\bar{v}m\bar{a}ms\bar{a}-s\bar{u}tras$ , i. 4. 23-28 and  $Jaimin\bar{v}u-ny\bar{u}um\bar{a}l\bar{u}vistara$ , i. 4. 12-17.

<sup>13. &#</sup>x27;विशिष्टविधी च मत्वर्थेजच्या । यथा सीमपदिन मत्वर्थी जन्मति सीमविति । न दि मत्वर्थ-जन्मणा विना सीमस्यान्वयः सभावति'।

Cf. Tatsiddhi-jāti-sārūpya-prašaṃsā-linga-bhūmabhih / sadbhih sarvatra sabdānām gaunī vṛttih prakalpitā //

A word may be given a figurative sense by:

- 1. Siddhi, 'yajamānaḥ prastaraḥ'. That 'prastara' (consisting of kuśa grass) is a means of sacrifice is indicated (siddhi) by the use of the word 'yajamāna'here. (Yajamāna-guṇena yāga-sādhanatvena yuktaḥ prastaro yajamāna-śabdena stūyate—Nyāyamālā, i. 4. 12).
- 2. Jāti, 'āgneyo vai brāhmaṇaḥ'. Brāhmaṇa is fiery because both brāhmaṇa and fire belong to the same class (jāti), both originally coming out of the mouth of Brahmā. (Yady api brāhmaṇe na agni-sambandhas tathāpy agni-sambandhī mukhajanyatva-guṇo brāhmaṇe vidyate. Tathā ca agni-brāhmaṇayor mukhajanyatvaṃ kasmiṃścid arthavāde¹⁴ samāmnāyatv—Nyāyamālā, i. 4. 13).
- 3. Sārūpya, 'ādityo yūpaḥ'. The sacrificial post besmeared with ghee is the sun, because it is also shining. (Āditye yac cakṣur-gamyaṃ tejasvitvaṃ tad yūpe'py asti, ghṛtāktasya yūpasya tejasvitvādhyavasāyāt—Nyāyamālā, i. 4. 14).
- 4. Praśaṃsā, 'apaśavo vā anye go-aśvebhyaḥ paśavo go-aśvāḥ'. Compared with the cow and the horse the goats etc., though naturally beasts are not really so. The cow and the horse are praised here as the beasts indeed. Apaśu-śabdaḥ paśuvyati-riktaṃ ghaṭādipadārtham abhidadhāti. Tasmin ghaṭādau gavāśva-vat prāśastyaṃ nāsti. So 'yaṃ prāśastyābhāvo 'jādiṣu paśuṣu astī-tyanenābhiprāyeṇa paśava eva santo 'pyajādayo ghaṭādisāmyādapaśuśabdena lakṣyante. ... Ajādayaḥ svabhāvataḥ paśavo'pi santo gavāśvau prati apaśavaḥ saṃpannāḥ. Īdṛśo gavāśvayor mahimeti—Nyāyamālā, i. 4. 15).
- 5. Linga, 'sṛṣṭir upadadhāti'. Here, the reference is to the mantras read in the chapter on 'agnicayana'. Hence, the mantras

<sup>14. &#</sup>x27;प्रजापतिरकामयत प्रजा: संजेयित । स मुखतस्त्रिवतं निर्शामीत । तमग्रिदेवतान्वस्त्रात, गायती सन्दा रथनारं साम ब्राह्मणो मनुष्याणाम् प्रजः पर्यनाम् । तस्त्रांसे सुख्याः, सुखती सास्रव्यन्तिते ।

Notes 155

are generally related to 'cayana'. But a special relation of them is significant from the use of 'srj' in almost all these mantras. (Viscsasambandhah srjatilingād avagantavyah—Nyāyamālā, i. 4. 16).

- 6. Bhūman, 'prāṇabhṛta upadadhāti'. The reference is to the mantras read together with the mantra 'ayaṃ purobhuvas tasya prāṇo bauvāyanaḥ etc.'. Here, all the mantras are said to be 'Prāṇabhṛt' because they are read with one 'Prāṇabhṛt', at the head just as all the passers-by are said to be 'chatrins' (with umbrellas) because they go together with one going ahead having an umbrella on his head. (Ayaṃ purobhuvas tasya prāṇo bhauvā-yana ity ekasyaiva mantrasya prāṇabhṛttve'pi chatriṇo gacchantātivat tatsahacaritāḥ sarve mantrāḥ prāṇabhṛcchabdena lakṣyante—Nyāyamālā, i. 4. 17).
- P. 83. 'Adhyāropa' (Śl. 43) means 'false imputation' and 'apavāda' means 'rescission'. "When the Vedāntins speak of the origin of the world, for instance, they do not believe its origin to be true, this mode of expression they call 'false imputation'. It consists in holding for true that which is false, in accommodation to the intelligence of the uninitiated. At a further stage of instruction, when the time has arrived for propounding the esoteric view, the false imputation is gainsaid, and this gainsaying is termed 'rescission'."

#### (Fitzedward Hall's Rational Refutation, p. 209.)

- P. 84. 'Kṛtvācintā' (Śl. 44) is a provisional admitting of something which is not really to be admitted, at all. This term is frequently used in Śabara-bhāṣya—(vide, ii. 1. 32).
- P. 88. 'Anyathākhyāti' (Śl. 54, tīkā), in the Sānkhya philosophy, is the assertion that something is not really what it appears to be according to sensual perception.
- P. 96. 'Kāyavyūha' (Śl. 67,  $t\bar{\imath}k\bar{a}$ ), refers to the simultaneous assumption of more than one body by the same  $J\bar{\imath}va$ . A yogin by means of this exhausts his fructescent works so that he may be released from worldly cares and anxieties.

156 Notes

P. 101. 'Prakṛti' (Śl. 5,  $t\bar{t}k\bar{a}$ ) means here a sacrifice, all the details of which are taught in the scriptures and 'vikṛti' means a sacrifice, all the details of which are not fully taught in the scriptures, but some are indirectly traced from the 'prakṛti' (atideśa).

- P. 102. 'Saṃyoga-pṛthaktva-nyāya' (Śl. 6, t̄nkā) is a maxim which is applied in the case of some rite that is both nitya, constant and naimittika, occasional i. e., based on some occasion, (Pūrva-Mīmāṃsā-sūtra, iv. 3. 5). This is clearly explained in the Jaiminīya-nyāyamālāvistara<sup>15</sup>, iv. 3. 3.
- P. 111. 'Mahāvākya' (Śl. 20) means a principal saying. Mahāvākyas form the basis of the Vedānta philosophy. There are four principal sayings in the Vedas to prove the identity of Brahman and Ātman. The four sayings are: 1. Prajūānam brahma; 2. Aham brahmāsmi; 3. Tattvam asi and 4. Ayamātmā brahma. The first occurs in the Ataireyāranyaka Upaniṣad which forms part of the Rgveda. The second saying occurs in the Brhadāranyaka Upaniṣad (i. 4. 10) which forms part of the Yajurveda. The third saying occurs in the Chāndogya Upaniṣad (vi. 8. 7) which forms part of the Sāmaveda. The fourth saying occurs in the Atharvaveda.

By the word 'Atman' is indicated the individual spirit which is quite separate from all the material elements commencing with ahamkāra and ending with deha and is, at the same time, their substratum and their witness. The word 'Brahman' indicates that real thing which forms the substratum of the whole of the visible creation. This 'Brahman' is intelligence itself shining by its own light

#### 15. 'दभा लिन्द्रियकामस्य निलेडन्यद्त तद्दि। चन्यत स्थात पूर्ववन्यी संयोगस्य प्रयक्ततः॥

श्रीत्रहीते शूर्यते, दश्वन्दियकामस्य जुड्यादिति । तत दश्व: काम्यलाजिस्वेऽग्रिहीते पूर्वन्यायेन ने तदं दश्व प्रयोज्ञस्यम् । किन्सन्यदेव किश्विद द्रस्थानित चित्, मैवम् ; दश्च जुडीति द्रस्थिन् वाक्यान्तरे काम-संयोगननुपन्यस्य नित्यहोनसंबीगेन दश्विविधानात् । तस्यादिकस्थापि दश्ची वाक्यहर्यने नित्यत्वं काम्यलं व्यविक्डमं । and being also all-pervading is identical with 'Atman'. For a clear understanding of the 'Mahāvākya', see Pañcadaśī¹, chap. v.

P. 118. 'Akhanda' (Śl. 32) means 'impartite'. It is generally defined 'sajātīya-vijātīya-svagatabhedasūnya' (Vedāntasāra, as This definition of the word is nicely illustrated in Subodh $in\bar{\imath}$ ). Pañcadasī<sup>17</sup>, ii. 20. Leaves, flowers and fruits of a tree differ from each other but still they all pertain to the same tree and, therefore, the difference between them is known as svagatabheda, i. e., existing in oneself. Trees, as a class, form a genus but the several kinds of trees which form the species, differ from each other; this difference between the several kinds of trees is called sajātīyabheda, i. e., difference in species. The difference between trees and other objects such as stones, earth, etc., is called vijātīyabheda, i. e., difference of genus. In this connection see also Anubhūtiprakāsa, iii. 32. Some (e.g., Rāmatirtha) regard the term 'akhanda' as synonymous with 'ananta'.

> 16. 'येनेस्तते प्रकोतीरं जिल्लात व्याकरोति सः। खाइखाट विजानाति तत् प्रजानसुदीरितम्॥१॥ चतुर्भेखेन्द्रदेवेषु मनुष्याश्वगवादिषु । चैत्रसमेळं बद्यातः एसातं बद्या मधापि ॥ २ ॥ परिपूर्णः परात्मास्मिन् देई विद्याधिकारिणि । बुद्धे: साचितया स्थिता स्मुरव्रहमितीर्यते ॥ १॥ स्ततः पूर्णः परात्माऽच ब्रह्मश्रब्देन वर्णितः। भसीत्यैकापरामर्शसीन ब्रह्म भवाग्यसम्॥ ४॥ एकमेवाहितीयं सन्नामद्भपविवर्जितम् । **स्टे: प्राऽधनाप्यस**ाताहक्लं तदितीर्थते ॥ ५ ॥ श्रीतुर्देशेन्द्रयातीतं वस्तव लंपदेरितम । एकतायाद्यतेऽसीति तदैकामनुभूयताम् ॥ ६॥ खप्रकाशापरीचलमयमित्युक्तिती मतम्। षहद्वारादिदेहान्तात् प्रत्यगात्मेति गीयते ॥ ७ ॥ ह्रायमानस्य सर्वस्य अगतसालमीर्यंते । ब्रह्माय्येन तर् ब्रह्म खप्रकाशासक्यकमं॥ ८॥ 'हचस सगतो भेदः पत्रपुष्पपलादिभिः। 17. इचानरात समातीयो विजातीयः शिलादिभिः'॥

- P. 121. 'Jivanmukta' (Śl. 36), literally means one who is free while alive, i. e., one who is not bound by the worldly ties living even in this world of men and becomes one with Brahman as soon as the fructescent (ārabdha-phala) works are exhausted. The Vedānta teaches that the knowledge of Brahma entirely destroys the granary of accumulated works (sancita-karma) and renders current (kriyamāṇa) ones inoperative in the future, but the fructescent works must be exhausted before the Jivanmukta is completely free.
- P. 122. For dagdhapata (Śl. 3) see tīkā, p. 123, 'drauŋy-astra-nirdagdha-pārtharathadṛṣṭānta, etc., and naṣṭāśvadagdha-rathanyāya in Maxims, i (2nd. edn.), Jacob. 'Pārtharathadṛṣṭānta' may be well explained from Mahābhārata', Sauptikaparvan, aisīka, xiii.
- P. 127. Brahmaṇaḥ is the sixth word, understood ('ṣaṣṭhaṃ padaṃ brahmaṇa ity adhyāhāryam', Śl. 12) in the śloka. So the śloka is to be construed as:
- pare prāg āvṛtatvena pārokṣyād apumarthatām (brahmaṇaḥ),
- P. 134. 'Sat-cid-ānanda' (Śl. 24, tīkā) refers to Brahman as the terms sat, cit, and ānanda are positively significant (svarūpalaksana) of pure Brahman.\*
  - 18. 'इत्युक्ता राजशार्त्ल द्रोणपुत्र: प्रतापवान्। २१॥
    सर्वलीकप्रमोद्धार्थं तदस्त्रं प्रमुमीच इ॥
    ततसस्थामिवीकाश्चा पावक: समजायत।
    प्रथन्त्रविव जीकास्त्रीन् कालान्तकश्मीपमः'॥ २२॥ etc.

सीप्तिक पर्वणि ऐषीके ब्रह्मश्रिरीऽस्त्रत्यागे तयीदशीऽध्यायः।

\* It should be noted in this connexion that Brahman or Atman i. e., self is nothing but knowledge (samvit) itself, and therefore the attributes of eternity (sat), self-luminousness (cit) and blissfulness (ānanda) which can be proved in the case of knowledge may be taken to be proved in the case of Atman. What is true of a single day is also true of all days during the divisions of time such as month, year, age, etc., that have elapsed and that are to follow. Knowledge being thus one in all states at all times is

159

P. 135. By 'Patañjali-smṛti' (Śl. 25, t̄kā) is meant here the  $Mah\bar{a}bh\bar{a}sya$  or  $Phaṇibh\bar{a}sya$  of Patañjali. There, the necessity and efficacy of mangala at the beginning, middle and the end of a Sastric work is repeatedly referred to. He has actually observed this rule in the  $Mah\bar{a}bh\bar{a}sya$ . The philosophical  $s\bar{u}tra$  ( $Yoga-s\bar{u}tra$ ) of Patañjali is not to be meant by the word 'Patañjali-smṛti' here.

devoid of origin and destruction and shines by its own light. These attributes of knowledge are proved by the following reasoning. If it is urged that knowledge has both a beginning and an end then it will lead to the assumption that there must be some other knowledge by the help of which the origin and destruction of this knowledge are witnessed because it is impossible that it should witness its own origin and destruction. But this assumption cannot be true as knowledge has been shown to be one and the same everywhere. Similarly this knowledge does not need the assistance of anything else for being perceived. Everything else is perceivable by the help of knowledge but knowledge is perceivable by itself and is therefore svayam-prakūśa i. e., shining by its own light and is therefore intelligence itself. According to the Srutis Atman or knowledge is saccidunanda-rupa i. e., having the properties of existence for all time (sad-rītpa), intelligence (cid-rītpa) and blissfulness (ananda-rīipa). The first two having been proved it remains to prove the third. Atman is full of unsurpassable bliss, because it is the object of supreme affection. Everyone strives for securing happiness and. therefore, his affection or liking for a thing is in proportion to the amount of happiness derived from it. Everyone has the greatest affection for one's own self and from this it follows that self is full of bliss. It may be argued that when one is miserable he gives vent to expressions implying abhorrence of oneself and this is calculated to throw a doubt on the validity of the assertion, made above, that everyone has the greatest affection for one's own self. The reply is that such expressions have reference to the misery and other causes that have created the abhorrence and not to the self. One's love for himself is clear from the fact that he not only never wishes that he should not exist, but on the contrary desires that he should always exist. The excellence of one's love for self can be further demonstrated by the fact that one's love for others such as sons, friends, etc., is not for the sake of others, but, for one's own self. Hence love for self is highest and, therefore, Atman is full of supreme happiness.

Cf. 'मासाब्दयुगकलेषु गताऽगस्येष्वनेकथा । नीदिति नासमित्येका सैविदेषा स्वयंप्रभा ॥ ७ ॥ इयमात्मा परानन्दः परप्रेमास्यदं यतः । मा न भूवं हि भूयासमिति प्रेमात्मनीत्त्यते ॥ ८ ॥ तत्प्रेमात्मार्थमन्यव नैवमन्यार्थमात्मिनि । चतस्त्तप्रमं तेन परमानन्दतात्मनः ॥ ८ ॥ इत्यं सिवत्परानन्द चात्मा युक्तप्रा तथाविधम् । परं ब्रह्म तयोर्थेक्यं सुत्यन्तेषूपदिस्यते' ॥ १० ॥ — Pañcadas त्रं, i. 7-10.

# वेदान्तसिद्धान्तसृक्तिमञ्जरीगत-विशेषशब्दानां सूची

| शब्दाः             |       | पत्राङ्काः           | शब्दाः          |          | पत्राङ्काः    |
|--------------------|-------|----------------------|-----------------|----------|---------------|
| अभ्रचरण            | •••   | ९५                   | अपेक्षाबुद्धि   | •••      | २८            |
| अक्षर              | •••   | २२                   | अपोद्द          | •••      | y             |
| अखण्ड              | •••   | ११८,१३१,१३४          | अर्थवाद         | •••      | ६५            |
| अखण्डाकारवृत्ति    | •••   | १२५                  | अविद्या         | १३,१४,१६ | ,१७,१८,१९,२०  |
| <b>अग्निहो</b> त्र | •••   | ९०                   |                 | २३,२५,२६ | ,२७,२८,३३,३६  |
| अङ्गन्याय          | •••   | १०२                  |                 | ४७,४८,५१ | ,७४,८२,८३,९५  |
| अणु                | •••   | ९४,९६                |                 |          | १३०           |
| अत्यन्ताभाव        | •••   | २७,१२५               | अन्ययीभाव       | •••      | २८            |
| अहर                | •••   | २६,९५,१०४            | अन्याकृत        | •••      | २१            |
| अहैत               | •••   | ९७                   | असत्            | •••      | १२६           |
| अह्रैतदीपिका       | •••   | ८९                   | अस्मृत्         | • • •    | २१            |
| अद्वैतविद्याचार्य  | ४८,५  | <b>२</b> ,८७,११४,१२५ | आगम             | •••      | ६५            |
| अधिकरण             | •••   | २३,३०                | आत्मन्          | •••      | २७,२९         |
| अध्यारोप           | •••   | ८३                   | आत्माश्रय       | •••      | २९            |
| अध्यास             | ३०,४९ | १,५३,८०,८५,८६        | आधिदैविक        | •••      | २१            |
| अध्यासभाष्य        | •••   | <b>{8</b>            | आध्यात्मिक      | •••      | २१            |
| अ <b>नवस्था</b>    | •••   | <b>१</b> २५          | आनन्दबोधाचार्य  | •••      | १२४           |
| <b>अनवस्थान</b>    | •••   | २८                   | आनन्दमयव्यष्टि  | •••      | २१            |
| अ <b>निर्वचनीय</b> | •••   | १२५                  | आरम्भकत्व       | •••      | 99            |
| अनुमिति            | •••   | ₹8                   | आस्रोचना        | •••      | ३०            |
| अन्तः करण          | २६    | ,३१,३३,३४,३६         | आवरण            | •••      | १८            |
| अन्यधाख्याति       | •••   | cc                   | आश्रमकर्मन्     | •••      | १००           |
| अपच्छेदनय          | •••   | ६३,६७                | ईश्वर (ईश)      | ११,१२,१३ | ,१७,१९,२०,२१, |
| अपवाद              | •••   | ८३                   |                 | २३, २७,२ | ८,२९,३०,३१,   |
| अपद्भदाधिकरण       | •••   | १०३                  |                 | ३३,३६,४५ | ,४६, १३०, १३१ |
| अपूर्व (विधि)      | • 0 • | २,३,४                | <b>उत्</b> सर्ग | •••      | ६६            |

# [ १६२ ]

| शब्दाः            |              | पत्राङ्काः      | शब्दाः        |                                  | पत्राङ्काः    |
|-------------------|--------------|-----------------|---------------|----------------------------------|---------------|
| <b>उपक्रम</b>     | •••          | ६७              | कौमुदी        | •••                              | ९,३१,४६       |
| <b>उ</b> परति     | •••          | १०४             | क्षणिक        | •••                              | १२५           |
| उपस्रभण           | •••          | १०५             | क्षेम         | •••                              | 88            |
| उपहित             | •••          | १२              | गान्धर्षश्रवण | •••                              | Ę             |
| उपादान            | <b>१</b> ०,१ | १,१२,१४,१५,१६,  | गुरूपसदनविधि  | •••                              | c             |
|                   |              | १७,२९           | गृहस्थ        | •••                              | १००           |
| उपाधि             | १९           | ,२३,३०,३३,३६,४८ | गौडपादीय      | •••                              | २२            |
|                   |              | ७१,९१,९३,१२९    | गौणीवृत्ति    | •••                              | ६५            |
| <b>उ.ह</b>        | •••          | •               | चयन           | •••                              | ३             |
| ऐन्द्रजालिक       | •••          | 68              | चरक           | •••                              | ć             |
| औडुलोमि           | •••          | १३३             | चित्          | १९,२०,२                          | १,२७,३१,३२    |
| कणभक्ष            | •••          | ९५              | चित्छख        | •••                              | ८६,१२६        |
| कण्डचामीकर (न्या  | य )          | ९८,१२६          | चित्रदीप      | •••                              | २०,२१         |
| करण               | •••          | १११,११२,११३     | चिदुपराग      | •••                              | <b>३४,</b> ३५ |
| कला               | •••          | <b>१</b> ३      | जन्मन्        |                                  | 9             |
| कल्पतरु           | •••          | २९,१००,१०१,११०  | _             | •••                              |               |
| काणाद             | •••          | ९६              | जाति          | •••                              | २७,३३         |
| काम्यकर्मन् (काम् | य )          | १०१,१०२         | जीव           | ११,१३,१४,१६                      | ,१७,१९,२०,    |
| कायन्यूइ          | •••          | २३,२५,९६        |               | २१,२३,२५,२६                      | ,२७,२८,३०,    |
| कारण              | •••          | १९              |               | ३१,३३,३४,३५                      | ,३६,४५,४६,    |
| कारणदे <b>ह</b>   | •••          | ९५              |               |                                  | १३१           |
| कारणोपाधि         | •••          | १९              | जीवन्मुक्त    | •••                              | १२१,१२२       |
| कार्य             | •••          | १९              | जीवन्मुक्ति   | •••                              | १२३           |
| कार्योपाधि        | •••          | <b>१</b> ९      | जीव छिङ्गत्व  | •••                              | ३२            |
| कूटस्थ            | •••          | २०,२३,९२        | जैमिनि        | •••                              | १३३           |
| कूटस्थचित्        | •••          | ४९              | तटस्थलक्षण    | •••                              | १०,१२         |
| कूटस्थदीप         | •••          | ४५              | तत्त्वदीप     | •••                              | પ્રવ          |
| कृत्वाचिन्ता      | •••          | cy              | तत्त्वदीपनकार | •••                              | ٩ १           |
| <b>कृ</b> ष्णाल   | •••          | - ६६            | 1             | (पदार्थत <del>ं स्</del> वनिर्णय | कार) १५       |
| कौन्सेय           | •••          | २५              | तत्त्वविवेक   | •••                              | १८            |
|                   |              |                 |               |                                  |               |

### िरह३ ]

| शक्दाः                     |          | पत्राङ्काः   | शब्दाः             |      | पत्राङ्काः       |
|----------------------------|----------|--------------|--------------------|------|------------------|
| तत्त्वग्रुद्धिकृत् (तत्    | वशुद्धि) | ३१,४६,६०,८८  | पतञ्जिलस्मित       | •••  | १३०              |
| त्तत्सिद्धिपेटिका          | •••      | ६५           | परमश्रेयस्         | •••  | 8                |
| तमस्                       | •••      | १८           | परमाणु             | •••  | ११               |
| तात्पर्य                   | •••      | હ            | परिणामित्व         | •••  | ११               |
| तुरीयात्मा                 | •••      | २२           | परिसंख्या ( वि     | घि ) | २,३,४            |
| त्लाज्ञान                  | •••      | ३८,४०,४४     | पुरुषार्थत्व       | •••  | १२५,१२६,१२७      |
| तैजस                       | •••      | २१           | पूर्वतन्त्र        | •••  | ६४               |
| त्रयी                      | •••      | १०४          | प्रकटार्थकृत् ( वि | त्)  | ३,१ <b>७,३</b> १ |
| त्रयीविग्रह                | •••      | 8            | प्रकृति            | •••  | १७,१८,१०१        |
| त्रिपुटी                   | •••      | <b>٩ १</b>   | प्रजापतिविद्या     | •••  | १३१              |
| दग्धपट (न्याय)             | •••      | <b>१</b> २२  | प्रणव              | •••  | २२               |
| हरहश्यविवेक                | •••      | २३           | प्रतिबिम्ब         | •••  | १९,२३            |
| <b>र</b> श्य               | •••      | ३२           | प्रतियोगिन्        | •••  | <b>ર</b> ા_      |
| दृष्टसृष्टि (दृष्टिसृष्टि) | •••      | ८२,८३,८५     | प्रत्यक्           | •••  | १२६              |
| द्वैतवादिन्                | •••      | १३४          | प्रत्यग्रूप        | •••  | १३४              |
| द्वैताभिनिवेश              | •••      | <b>(9</b>    | प्रत्यभिज्ञा       | •••  | ५२,११७           |
| ध्वनिञ्यङ्गात्व            | •••      | २४           | प्रत्ययावृत्ति     | •••  | <b>१</b> ११      |
| ध्वंस                      | •••      | १२५          | प्रधान             | •••  | ११               |
| नाटकदीप                    | •••      | <b>પ્ર</b> લ | प्रमातृ            | •••  | ३५               |
| नित्य                      | •••      | १०१,१०२      | प्रस्तर            | •••  | ६५,६६            |
| निमित्त (कारण)             | •••      | १०,१६        | प्रागभाव           | •••  | <b>३९,</b> १२५   |
| नियम (विधि)                | •••      | २,३,४,६,७    | प्राज्ञ            | •••  | २१,४६            |
| निर्गुणप्रत्यच्            | •••      | ११०          | प्रातिभासिक        | •••  | २०,२३,२८         |
| <b>वृसिंहभट्टोपाध्याय</b>  | •••      | <b>૧</b> ૪   | प्रौढिवाद          | •••  | < ξ              |
| नैयायिक                    | •••      | ३४           | बद्ध               | •••  | २६               |
| न्यायचन्द्रिकाकृत्         | •••      | ४१           | बन्ध               | •••  | २७               |
| न्यायनय                    | •••      | ३९           | बादरायण            | •••  | १३३              |
| <b>यायसधाकृत्</b>          | •••      | ६१           | बुद्धि             | •••  | ३३,३४,४८         |
| न्यायैकदेशिन्              | •••      | ર હ્         | व्रह्म             | •••  | १६,१७,२०,२१,     |
| <b>ग्राम</b> ख             | •••      | \$           |                    |      | ३०,३३,४९         |

# [ \$\$8 ]

| शब्दाः                   |       | पत्राङ्काः               | शब्दाः                        |       | पत्राङ्काः     |
|--------------------------|-------|--------------------------|-------------------------------|-------|----------------|
| <b>ब्रह्मचा</b> रिन्     | •••   | <b>१</b> ००              | यजमान                         | •••   | ६५,६६          |
| <b>18</b> 1चेतन्य        | •••   | ३३,३५,३६                 | यूप                           | •••   | ६५             |
| <b>ग्ह्यसाक्षात्</b> कार | •••   | <b>३,</b> १११            | योग                           | •••   | ४१,१२४         |
| ग् <b>हासिद्धिकृत्</b>   | •••   | १२४                      | योगिन्                        | •••   | २३,२५,२६       |
| <b>ब्ह्यानन्द</b>        | •••   | २१                       | रजस्                          | •••   | १८             |
| भामतीकृत् (भाम           | ती)   | ६४,९८,१३२                | राजसूय                        | •••   | १०३            |
| भारत                     | •••   | ९४                       | राधेय                         | •••   | <b>२</b> ५     |
| भारतीतीर्थ               |       | ३०,५१,११०                | रामाद्वयाचार्य                | •••   | <b>८</b> ६     |
| भावविक्रिया              | •••   | १२५                      | रुक्षणा                       | •••   | १२,६६          |
| भाष्य                    | •••   | ३२,१३२                   | रूय                           | •••   | 9              |
| भाष्यटीकाविवरण           | •••   | ८५                       | लि <b>ङ्ग</b>                 | •••   | ४६,६०,९५       |
| भाष्यभामती               | •••   | १३२                      | लिङ्ग <b>श</b> रीर            | •••   | <b>१</b> ३     |
| भूमन्                    | •••   | १२८                      | वाचस्पति                      | •••   | ८,१६,३२        |
| मत्वर्थलक्षणा            | •••   | ६५                       | वानप्रस्थ                     | •••   | <b>१</b> ००    |
| मनन                      | •••   | <b>લ</b>                 | वामदेव                        | •••   | ş              |
| मन्त्र                   | •••   | 3                        | वार्त्तिक ८,२५,१०२,१०५,१०६,११ |       |                |
| महाभूत                   | •••   | . १३                     | विकृति                        | •••   | १०१,१०२        |
| महावाक्य                 | १११,१ | १२,११३,११४,१३४           | विक्षेप                       | •••   | १८,१९,५४,७४,७५ |
| महित                     | • • • | ?                        | विद्याधिप                     | •••   | ?              |
| माण्डूक्य                | •••   | २२                       | विव्रराज                      | •••   | ?              |
| माया                     | १२,१३ | ,१४,१५,१६,१७,१८,         | विचार                         | •••   | 8              |
| •                        | 86    | ,,२३,२८,३१,८२,९ <u>४</u> | विज्ञानचिकीर्षाकृति           | तिता  | २९             |
| मिथ्या                   | •••   | १२४                      | विधि                          | •••   | २,३            |
| <i>मुक्त</i>             | •••   | २६                       | विराट्                        | •••   | २१,२२          |
| मुक्ताव <b>लीकृत्</b>    | •••   | १७,२५                    | विवरणानुग (विव                | ारण ) | ४,१२,१४,२३,३३, |
| मुक्ति                   | •••   | २६,२७,२८,४०,९८           |                               |       | ७१,७६,९९       |
| मुमुश्च                  | •••   | 8                        | विवरणवार्त्तिक                | •••   | ६६             |
| मूखाज्ञान                | •••   | ३८,४०,४४                 | विवरणोपन्यासकृत               | ι     | 66             |
| मोह                      | •••   | ३७                       | विवर्त्त                      | •••   | 8 8            |
| मोश                      | •••   | ₹३,३७                    | विवर्त्तवाद                   | •••   | <b>१</b> %     |

## [ रहंश्र ]

| शब्दाः              |          | पत्राङ्काः   | शब्दाः               |          | पत्राङ्काः      |
|---------------------|----------|--------------|----------------------|----------|-----------------|
| विशिष्ट             |          | १२           | सिचदानन्द            | •••      | १३४             |
| विश्व               | •••      | २१           | सत्                  | •••      | १२४             |
| विष्णुपुराण         | •••      | ૮૧           | सत्त्व               | •••      | १८              |
| वीप्सा              | •••      | २८           | सदसत्                |          | १२४             |
| वृत्ति ३१,३         | ३,३४,३५, | ३६,३८,५६,११८ | सन्निपात             | •••      | ४०              |
| वेदान्त             | •••      | 8            | सन्नगस               | •••      | १०४,१०५,१०६     |
| <b>बै</b> राज       |          | ₹ १          | समृष्टि              | •••      | २१,२२           |
| व्यतिरेक            |          | ३,८१         | सर्वज्ञ              | •••      | १२,३०,३१,३२     |
| व्यधिकरण            |          | ६२९          | ( सर्वज्ञत्व, सा     | र्वज्ञ्य | )               |
| व्यभिचार            | •••      | 3            | सर्वज्ञात्मगुरु      | •••      | १२३             |
| <b>च्य</b> ष्टि     |          | २१,२२        | सांख्यशास्त्र        | •••      | ६               |
| व्यावहारिक          |          | <b>२३</b>    | सारिषक               | •••      | 3,8             |
| व्यावहारिकी         |          | १२७          | साधनचतुष्टय          | •••      | १०४             |
| शब्द                |          | q            | सामानाधिकरण्य        | •••      | १४,२०,६४        |
| •                   | •••      | ·            | साक्षिन् (साक्षित्व) | )        | ३०,३१,४३,४७,४८, |
| शाखाचन्द्र          | •••      | १२           |                      |          | ५०,८६,११७       |
| शाब्दप्रामाण्ययोग्य | त्व      | ९०           | सिद्ध                | •••      | ?               |
| शास्त्रदर्पण        | •••      | S            | सिद्धान्तमुक्तावली   | •••      | ८५              |
| श्रवण               | •••      | ३,४,६        | सिद्धान्तलेश         | •••      | 8               |
| श्रुति ६            | ,२५,६०,६ | ३,६५,११२,१३५ | <b>स्</b> मुख        | •••      | 8               |
| षड्जादि             | •••      | Ę            | छषुप्ति              | •••      | 39              |
| संयोगजसंयोग         | •••      | ३५           | सूक्ष्मदेह           | •••      | ९५              |
| संयोगपृथक्त्वन्याय  | r        | १०२          | सूत्र                |          | <b>૨</b> ,૨૨,૨૬ |
| संशय                | •••      | ३९,४८        | सूत्रकृत् (सूत्र)    | •••      | . ૧૪,૮૪         |
| संक्षेपकमत          | •••      | 99           | सूत्रभाष्य           | •••      | १३१             |
| संक्षेपाचार्य       | •••      | ६२           | सोम                  | •••      | ६४              |
| संक्षेपशारीरककार    | •••      | १२३          | सौषुप्तानन्दमय       | •••      | २०              |
| संक्षेपशारीरककृत्   | •••      | ७,१६,१९,१०१  | स्थिति               | •••      | 9               |
| संक्षेपशारीरकानुसा  | रिन्     | ७९           | स्मृति               | 1        | ६४,१०६          |
| संक्षेपशारीरकाचार्य |          | १२           | स्वरूपसम्बन्ध        | •••      | ११८             |
| संक्षेपशारीरकग्रन्थ | •••      | १२           | <b>हिरण्यग</b> र्भ   | •••      | २१,२०           |
|                     |          |              |                      |          |                 |

# सप्रकाश-वेदान्तसिद्धान्तसूक्तिमञ्जर्यां परिगृहीतानां ग्रन्थानां ग्रन्थकाराणाञ्च नामसूची

| मामानि                                 |                             | पत्राङ्काः            | नामानि                              |               |                      |
|----------------------------------------|-----------------------------|-----------------------|-------------------------------------|---------------|----------------------|
| अक्षचरण                                |                             | <del></del><br>९५     |                                     | ( <u>-</u>    | पत्राङ्काः           |
| अद्वैतदीपिका                           | •••                         | دو                    | पतञ्जलिस्मृति (<br>पूर्वतन्त्र      | (महाभाष्य)    | १३५                  |
| _                                      |                             |                       | यूवतन्त्र<br>प्रकटार्थ              | •••           | 83                   |
| अहैतविद्याचार्य<br>अपच्छेदनय           | ४८, ७२, ८७, ११              | 1                     |                                     | •••           | ३, १७, ३१            |
| अपच्छद्रनय<br>आचार्य                   | <br>(80 0 0 0               | ६३,६७                 | प्रजापतिविद्या                      | •••           | १३१                  |
| ,                                      | ७६, १०                      | ĺ                     | बादरायण                             | •••           | १३३                  |
| आनन्दबोधाचार्य                         | •••                         | १२४                   | <b>ब्रह्म</b> सिद्धिकृत्            | •••           | १२४                  |
| औडुलोमि                                | •••                         | १३३                   | ब्रह्मानन्द (पञ्चद                  | शीटीकाकृदुराम | <b>ाकृष्णस्य)</b> २१ |
| कणभक्ष                                 | •••                         | ९५                    | भामतीकृत्                           | •••           | ६४, ९८, १३२          |
| कल्पतरु                                | २९, १००, १०                 | १, ११०                | भारत                                | •••           |                      |
| काणाद                                  | •••                         | ९५                    |                                     | •••           | 68                   |
| कूटस्थदीप ( पञ्चद                      | ज्याम )                     | ४५                    | भारतीतीर्थ                          | •••           | ३०, ५१, ११०          |
|                                        | तकौमुदीभाष्यदीपिका          | 1                     | भाष्य (ब्रह्मसूत्रः                 | शाङ्करभाष्य)  | ३२, १३२              |
| વાલુવા ( વવાન                          |                             | ्र<br>३१,४६           | मुक्तावछीकृत्                       | •••           | १७, २५               |
| गौडपादीय (माप                          |                             | २ <b>,</b> , ७२<br>२२ | रामाद्वयाचार्य (                    | (कौमुदीकृत्)  | ८६                   |
| चित्छख                                 |                             | ६, १२६                | वाचस्पति ( भा                       | मतीकृत् )     | ८, १६, ३२            |
| चित्रदीप (पञ्चदश                       |                             | २०,२१                 | _                                   | •             | सरस्वती-पादस्य)      |
| जैमिनि                                 | •••                         | १३३                   |                                     |               | १०६,११५,११८          |
| टीका                                   | •••                         | ८५                    | विवरण                               |               | ,३३,७१,७६,९९         |
| तत्त्वदीप (तत्त्वप्र                   | दीपिका चित्स्रखी)           | યુવ                   | विवरणवार्त्तिक                      |               |                      |
| तत्त्वदीपनकार (ह                       | <del>ारव</del> प्रदीपिकाकार |                       | विवरणोपन्यास                        |               | 96                   |
| चित्छख)                                |                             | ५१                    | _                                   | 8d            |                      |
| •                                      | पदार्थतत्त्वनिर्णयकार       | •                     | विष्णुपुराण                         | •••           | ८५                   |
| तस्विषयेक                              | •••                         | १८                    | शास्त्रदर्पण                        | •••           | < ৪                  |
| तत्त्वग्रुद्धि                         | ३१, ४६,                     |                       | श्रुति                              |               | ३,६५,२,१२,१३५        |
| हरहश्यविवेक<br><u>ै</u>                | •••                         | 23                    | सक्षपशारासक (                       |               | पाचार्य ) ७,११,      |
| हैतवादिन्<br>सर्वादिन्                 | ···                         | १३४<br>४५             | सर्वज्ञात्मगुरु (                   |               | २,७९,१०१,१२३<br>     |
| नाटकदीप ( पश्चद<br>नृसिद्दभद्दोपाध्याय |                             | 84<br>98              | सवज्ञात्मगुरु (<br>सिद्धान्तमुक्ताव |               | ·                    |
| रातहम्हाराज्याय<br>नैयायिक             | •••                         | ₹8<br>38              |                                     | •             | न्दस्य )             |
| न्यायचन्द्रिकाकृत्                     | •••                         | ४६<br>४१              | सूत्र ( ब्रह्मसूत्र                 |               | २४, ८४               |
| न्यायसभाकृत्                           | •••                         | ۶ ر<br>۶ ۶            | सूत्रकृत्                           | ,             | <b>ે</b> (છે, ગ      |
| न्यायकदेशिन्                           | •••                         | ٠,<br>٢७              | स्मृति                              | •••           | ६४,१०६               |
| •                                      |                             |                       |                                     |               | 1-78 1               |

### वेदान्तिसद्धान्तसृक्तिमञ्जरी-प्रकाशिटप्पन्यादिषु परियहीतानां ग्रन्थानां ग्रन्थकाराणाञ्च ससङ्केत-नामसूची

| नामानि पत्राङ्काः                               | नाम    |
|-------------------------------------------------|--------|
|                                                 | *(1*   |
| अद्वेतनहासिद्धि १४                              |        |
| अद्वैतविद्याकृत् ७२                             |        |
| अद्वैतिषिद्याचार्य ८७, ११४                      | केळा   |
| अध्यासभाष्य १४                                  | केन    |
| अपच्छेदन्याय ६७                                 | कै०-   |
| आपोदेव २                                        | कौमु   |
| आरम्भणाचिकरणभाष्य १६                            | गी०    |
| उपक्रमन्याय ६७                                  |        |
| ऋ०—ऋग्वेदसंहिता १५                              | गौड    |
| ऐत∘ —ऐतरेयोपनिषत् ३                             | चित्र  |
| कठ०—कठोपनिषत् ६, १०, ६१, ६७,                    | छा०    |
| ६८, ६९, ९२, ११६                                 |        |
| कण्डचामीकरन्याय—in maxims                       |        |
| II. 2nd edition (Jacob)                         | जा     |
| कल्पतरु १६, २४, २९, ८१, १०१, १११,               | जैमि   |
| १३४                                             | जैमि   |
| काव्यप्रकाश १२                                  | तत्त्व |
| किल्हर्ण साहेव सं ( महाभाष्य                    | तें०-  |
| संस्करण ) १३५                                   | तै॰    |
| कूटस्थदीप ४५, ५१                                | तै०    |
| -,                                              | त्तै०  |
| कृष्णानन्द ८, १९, २०, २२, २९, ३१, ३५,           | दीरि   |
| ४३, ४४, ४६, ४७, ५४, ६०, ६१, ६४,                 | 911    |
| <b>દ્ધ,</b> ૬૮, <b>૭</b> ૧, ૭૨, ૭૨, ૭૪, ૭૧, ૭૬, |        |
| ७७, ७८, ७९, ८२, ८३, ८४, ८६, ८७,                 |        |
| ८८, ८९, ९१, ९४, ९५, ९६, १००,                    | हु र   |
|                                                 |        |

| नामानि                    | पत्राङ्काः               |
|---------------------------|--------------------------|
| १०३, १०८, १०९,            | ११३, ११६, ११७,           |
| १२०, १२६, १२८             | , १२९, १३०,              |
| कृष्णालङ्कार              | १७                       |
| केन०—केनोपनिषत्           | ११०, ११२                 |
| कै०-कैवल्योपनिषत्         | १५, १०४                  |
| कौमुदी                    | ३१, ४६                   |
| गी०—गीता २०,९२,९          | ६, ९८, ९९, १०२,          |
|                           | १०९, ११०, १२४            |
| गौडपाद                    | २२                       |
| चित्रदीप                  | २०, २१, २३, ३०           |
| छा०—छान्दोग्योपनिषत्      | ८, १२, २४,               |
| ५४, ६०, ६६                | , ७१, १०७, ११२,          |
| १२२, १२३,                 | १३०, १३१, १३३            |
| जा०—जाबालोपनिषत्          | १०५, १०६                 |
| जैमिनिसूत्रम्             | ६४                       |
| जैमिनीयन्यायमालाविस्तर    | ६३, ६९                   |
| त <del>र</del> वप्रदीपिका | ४६                       |
| तै०-तैत्तिरीयोपनिषत्      | ९, १०, १२, ९१            |
| तै॰ आर॰—तैत्तिरीयारण्य    | क ८, १२                  |
| तै॰ ब्रा॰—तैत्तिरीयबाह्मण | ६५                       |
| त्तै॰ सं॰—तैत्तिरीयसंहिता | २, ३, ६५                 |
| दीक्षितः—अप्पयदीक्षित     | ४, ५, ६, ७,८,            |
| ९, ११, १४, ३३,            | ३८, ४१, ६२, ७०,          |
|                           | बर, <b>७</b> ३, १०५, १२४ |
| हरहरयिवेक                 | २३                       |

#### [ १६= ]

| नामानि पत्राङ्काः                                      | नामानि पत्राङ्काः                                     |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| धर्मराजाध्यरीनद्र ६३, ६९                               | भाषापरिच्छेद १२                                       |
| ध्यानदीप ११०                                           | भाष्यकार ब्रह्मसूत्रभाष्यकार शह्कराचार्य १३           |
| नाटकदीप ४५, ४६                                         | म॰ ना॰महानारायणोपनिषत् १०४                            |
| रृसिंहभद्दोपाध्याय ५४                                  | महाभाष्य १३५                                          |
| <b>न</b> ः ; नः उ०—नृसिंहोत्तरतापनीयोपनिषत्            | मा०—माण्डूक्योपनिषत् २०,२२,२३                         |
| १८, २३, ८५                                             | माधवाचार्य ६३, ६५                                     |
| नैष्कम्यंसिद्धि २०, ९९                                 | मी०मीमांसासूत्र ६३, ६४, ६५, ६७, १०२                   |
| न्यायचन्द्रिकाकृत् ४१                                  | मीमांसान्यायप्रकाश ३, ६४                              |
| न्यायसिद्धान्तमुक्तावली १२५                            | मी॰ भा॰—मीमांसासूत्रशावरभाष्य ८४                      |
| प०पञ्चद्त्री ३, १८, २०, ४५, ५१, ११०                    | मुः — मुण्डकोपनिषत् ८, १२, १३, १५, २७,                |
| पतञ्जल्लि १३२                                          | १०४, १०५, ११२                                         |
| परमहंसोपनिषत् १०७                                      | मैत्रेयीबाह्मण ३२                                     |
| पा०—पाणिनि ३८, ४७, ५०,                                 | मै॰—मै ऋयुपनिषत् ९१                                   |
| ५५, १२५                                                | रामकृष्ण ५१, १२३                                      |
| पाणिनीयमहाभाष्य १३५                                    | रामतीर्थ ७                                            |
| प्० मी० स्०-पूर्वमीमांसासूत्र १०६                      | वङ्गवासीसं०—विष्णुपुराण, वङ्गवासी                     |
| प्रप्रभोपनिषत् १३, ११०                                 | संस्करण ८५                                            |
| बृ० वा०—बृहदारण्यकवात्तिक २                            | वाचस्पति ९, १६                                        |
| बृ <b>ः —बृहद्</b> रारण्यकोपनिषत् २, ४, ६, ७, १५,      | वार्त्तिक ८, २२, २५, १०३, १०५, १०६,                   |
| १७, २१, २६, ३०, ३२, ४६, ६३,                            | ११६, ११८                                              |
| ६७, ६८, ६९, ८१, ९१, ९२, ९९,<br>१०४, १०५, १११, ११२, ४१३ | विद्यारण्यगुरु १२३                                    |
| ब्र <b>ं बि॰—ब्रह्मबिन्दूपनिषत्</b> २४                 | वियत्पाद ( ब्र॰ २।३ भाष्य॰ ) ५२<br>विवरणानुसारिन् १०० |
| व्य-व्यक्षसूत्र २, ९, १०, ११,१२, १३,                   | विश्वनाथ १२५                                          |
| १६, १७, २३, २४, २६, ३०, ३२, ४६,                        | विष्णुपुराण ८५                                        |
| ५२, ६०, ६५, ८४, ९०, ९२, ९५, ९६,                        | वेदान्तपरिभाषा ४, १०, २७, ६३                          |
| १००, १०१, १०३, ११०, १३०, १३१,                          |                                                       |
| १३२, १३३, १३४                                          |                                                       |
| ्रवः भाः—ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्य १०३, १०७               |                                                       |
|                                                        | वेदान्ससिद्धान्तमुक्तावली ८५                          |
| भारतीतीर्थ १८, २१, ३०, ५१, ९२, ११०,                    | •                                                     |

#### [ १हह ]

| नामानि                         | पत्राङ्काः | नामानि                              |            | पुत्राङ्काः       |
|--------------------------------|------------|-------------------------------------|------------|-------------------|
| शहूर                           | १२४        | सिद्धा <del>न्तमुक्ताव</del> ळीकृत् |            | १७                |
| शब्दकल्पद्रुम                  | 8          | सिद्धा <del>न्सले</del> शः          |            | १,१२,१७,          |
| शास्त्रदर्पण                   | SS         |                                     | २०,२२,२६   | पृष्टवर्ज सर्वत्र |
| श्रीमदप्ययदीक्षित              | 8          | सिद्धा <del>न्तले</del> शटीका       | •••        | ७९,८२             |
| श्रुति                         | ४६,६४      | सिद्धान्तलेशसंग्रह                  | •••        | २,९               |
| <b>श्वे०—श्वेताश्वतरोपनिषत</b> | १५,१७,४६,  | छरेश्वराचार्य                       | •••        | २२,७१             |
|                                | ९८,११०     | B. S-Siddhants                      | aleśa B.C  | . ed. १११         |
| संक्षेपशारीरक                  | ७,७९       | B. T—Śiddhānt                       | aleća-tiki |                   |
| संक्षेपशारीरकाचार्य            | ६२         | (Benares cho                        |            |                   |
| सदानन्द                        | ११,१०१     | ,                                   |            | , ,               |
| सर्वापेक्षाधिकरणभाष्य (ब॰ सू॰) | ९९         | K-Kaivalyopa                        | nișad      | १५                |
| सां० सू० भा०—सांख्यसूत्रभाष्य  | ७३         | K'—Kārikā                           | •••        | <b>રૂ</b> ,લ્     |
| सांख्यसूत्रवृत्ति              | २          | Mon. Williams                       | —Monier    |                   |
| सिद्धान्तकोमुदी                | ४७,५०,५५   | Williams                            |            | 8                 |
|                                |            |                                     |            |                   |

## सप्रकाश-वेदान्तसिद्धान्तसृक्तिमञ्जर्यामुपलब्धानां ग्रन्थान्तर-वाक्याणां विवरणम्

| वाक्यानि प                                                                               | ।<br>जाङ्काः | वाक्यानि                             | पत्राङ्काः            |
|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------|-----------------------|
| क्षंशो नानाव्यपदेशात्                                                                    |              | आत्मनि चैवं विचित्राश्च हि           |                       |
| [ब॰ २।३।४३] ९६                                                                           | , १३२        | [ब्र॰ २, १, ७, २८]                   | १५                    |
| <b>अक्षरियां त्ववरोधः [ब</b> ० ३।३।३३]                                                   | ११०          | आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य     | यो                    |
| अत्ता चराचरग्रहणात् [ब्र॰ १-२-९]                                                         | १०           | <b>म</b> न्तव्यः [बृ० २-४-५] .       | २-६                   |
| अथाऽतो ब्रह्मजिज्ञासा [ब० १-१-१]                                                         | ٦            | आदित्यो यूपः [तै० ब्रा० २-१          | ?- <b>લારો દ</b> લ    |
| अ <mark>द्दष्टानियमात् [ब</mark> ० २।३। ५१]<br>अधिकारिविशेषस्य ज्ञानाय ब्राह्मणप्रद्वः । | ९६           | आनन्दादयः प्रधानस्य [ब्र॰ :          |                       |
| न संन्यासविधिर्यस्माच्श्रुतौ क्षत्रियवैश्य                                               | i            | आ सप्तेरा मृतेः कालं नयेद वेद        | ान्तचिन्तया १०७       |
| [वार्त्तिक० ३।५।८८]                                                                      | १०६          | इकोऽचि विभक्तौ [पा० ७-१-             | -७३] ५०               |
| अन्तस्तद्वर्मोपदेशात् [ब० १-१-२०]                                                        | १२           | इमामगृभ्णन् रशनाम् [तै० स            | नं० ५-१-२-५] ३        |
| अन्तरा चापि तु तहुष्टेः [ब॰ ३।४।३६]                                                      | १००          | ईक्षतिकर्मव्ययदेशात् सः [ <b>ब</b> ० | ११३।१२] ११०           |
| अभिसन्ध्यादिष्वपि चेवम् [ब० २।३।५३                                                       | <b>२]</b> ९५ | उत्तराचेदाविर्भूतस्वरूपस्तु [ब       | ० शाहा१९] १३१         |
| अम्बुवदग्रहणानु न तथात्वम्                                                               |              | उद्यतायुधदोर्दण्डाः पतितस्वि         | शेरोऽक्षिभिः ।        |
| [ब्र० ३।२।१९]                                                                            | <b>3</b> 8   | पदयन्तः पातयन्ति स्म कबन्ध           | ॥ अप्यरीन् युधि॥      |
| अयज्ञोपवीती कथं ब्राह्मणः [जा॰ ५]                                                        | १०६          | [महाभारतः]                           | 68                    |
| अयमातमा अनन्तरोऽबाद्यः कृत्स्नः                                                          |              | उमे अस्मिन् द्यावापृथिवी अ           | न्तरेव                |
| प्रज्ञानघन एव [बृ० ४।५।१३]                                                               | १३३          | समाहिते [छा० ८।१।३]                  | १३१                   |
| अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथाऽरसं                                                           |              | एकमेवाद्वितीयम् [छा० ६।२।            | <b>ξ</b> ] <b>ξ</b> ο |
| नित्यमगन्धवच यत् [कट० ३।१०                                                               | -            | एवमप्युपन्यासात् पूर्वभावाद          | विरोधं                |
| अस्य परिद्रष्टुरिमाः षोडश कलाः पुरुषा                                                    |              | बादरायणः [झ० ४।४।७]                  | ?३३                   |
| पुरुषं प्राप्यास्तं यन्ति [प्र॰ ६-५]                                                     | १३           | एव आत्मा अवहतपाटमा वि                | <b>जरो</b>            |
| अहमेत्रेदं सर्वोऽस्मीति मन्यते                                                           |              | विमृत्युर्विशोको विजिघत              | सोऽ-                  |
| [बृ० ४।३।२०] ·                                                                           | 999          | <b>पिपासः सत्यकामः</b> स             | ात्य-                 |
| आत्मन आकाशः सम्भूतः                                                                      |              | संकल्पः [छा० ८।१।५]                  | १३१                   |
| [तै० आर० १, तै० २-१-१]                                                                   | १२           | एव ह्यंव साधु कर्म कारयति            | तं यमेभ्यो            |

| <b>धाक्यानि</b>                          | पत्राङ्काः | वाक्यानि ए                                    | क्राङ्काः |
|------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------|-----------|
| लोकेभ्य उन्निनीपते, एप ह्यंवा-           |            | ज्ञानप्रसादेन विद्युद्धसत्त्वः [मु० ३।१।८     | ] ११२     |
| साधु कर्म कारयति तं यमध                  | बो         | ज्ञानस्वरूपमेवाऽऽहुर्जगदेतद्व विचक्षणाः ।     |           |
| निनीपते [कौ० ३।८]                        | १३२        | अर्थस्वरूपं भ्राम्यन्तः पश्यन्त्यन्ये कुबुद्ध | (यः ॥     |
| एष सर्वेश्वरः [बृ॰ ४।४।२२]               | २१         | [ विष्णुपुराणम् १।४।४० ]                      | ८५        |
| कर्ता शास्त्रार्थवत्त्वात् [ब्र० २।३।३३] | ९२         | ढ्लोपे पूर्वस्य दीर्घोऽणः [ पा॰ ६।३।११        | १] ३७     |
| कर्मणेव हि संसिद्धिमास्थिता जनका         | द्यः       | तत्त्वमसि [ छा० ६।८।७ ]                       | ६६,७१     |
| [गीता० ३।२०]                             | ९८, १०२    | तत्त्वमस्यादिवाक्योत्थसम्यग्धीजन्ममाः         | त्रतः ।   |
| कामः सङ्कल्पो विचिकित्सा                 |            | अविद्या सह कार्येण नाऽऽसीदस्ति भविष           | व्यति ॥   |
| [बृ० १।५।३, मै० ६।३०]                    | 58         | [वार्त्तिकः सम्बन्ध-वाः १८३]                  | १२२       |
| कार्यं बादरिरस्य गत्युपपत्तेः [ब्र॰ ४।३  | (।६] १३१   | तत्प्राप्तिहेतुर्विज्ञानं कर्म चोक्तं महामुने | ९८        |
| कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीश्व        | रः         | तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः                   |           |
| [मा० ६।३]                                | 86         | [ झ० २-१-६-१४ ]                               | 80        |
| कालाध्वनोरत्यन्तसंयोगे [पा० २।३।५        | 3 <        | तदेतद ब्रह्मापूर्वमनपरम् [ बृ॰ २।५।१९         | ]         |
| कृष्णलं श्रपयेत्                         | ६६         | तद्धास्य विजज्ञो [छा० ६।७।६ ]                 | ११२       |
| गताः कलाः पञ्चदश प्रतिष्ठाः [मु० ३।      | ।२।७] १३   | तद यथा प्रियया स्त्रिया सम्परिष्वक्तो         | न         |
| घटसंवृतमाकाशं नीयमाने घटे यथा ।          |            | बाह्यं वेद न किञ्चनाऽऽन्तरमेवमेत्र            | ार्यं     |
| घटो नीयेत नाऽऽकाशं तदवजीवो नर            | रोपमः ॥    | पुरुषः प्राज्ञेनाऽऽत्मना सम्परिष्वक्तो न ब    | ाह्यं     |
| [ब्र० बि० १३]                            | २४         | वेद न किञ्चनाऽऽन्तरम्                         |           |
| घटेकाकारधीस्था चिद्र घटमेवावभासये        | त्।        | [ बृ॰ ४।३।२१ ]                                | 8 इ       |
| घटस्य ज्ञातता ब्रह्मचेतन्येनावभास्यते।   | u          | तद यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव            |           |
| [8-5 ob]                                 | ۶ ۾        | तदभवत् [ बृ १-४-१० ]                          | २ ६       |
| चिति तन्मात्रेण तदात्मकत्वादित्योडुल     | ोिमः       | तमेवेकं जानथ आत्मानमन्या वाचो                 | ` 1       |
| [ब्र॰ ४।४।६]                             | १३३        | विमुञ्जथ [ मु० २-२-५ ]                        | ૮         |
| जक्षन् क्रीडन् रममाणः स्त्रीभिर्वा यानेव | rî         |                                               |           |
| [छा० ८।१२।३]                             | १३३        | तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था       |           |
| जगद्रव्यापारवर्जं प्रकरणादसन्निहितत्वा   | च          | विद्यतेऽयनाय [ इवे० ३-८ ]                     |           |
| [ घ० प्राप्ताह७ ]                        | १३१        | तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति,      |           |
| जन्माद्यस्य यतः [ ब्र॰ १-१-२ ]           | 9          | यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेन                      |           |
| जीवेशावाभासेन करोति माया चाविष           |            | [ बृ० ४-४-२२ ] ९८-९९                          |           |
| स्वयमेव भवति [ नृ॰ ९ ]                   | १८,२३      | तं त्वौपनिषदं पुरुषम् [ बृ० ३।९।२६ ]          | ११२       |

| <b>धाक्यानि</b>                                    | पत्राङ्काः  | वाक्यानि प                                    | त्राङ्काः     |
|----------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------|---------------|
| तरत्यविद्याम् ( अद्वेतब्रह्मसिद्धिः )              | १४          | नृत्यशालास्थितो दीपः प्रभुं सभ्यांश्र नर्त्तव | कीम् ।        |
| तस्मै मृदितकषायाय तमसः पारं दर्शय                  | <b>र</b> ति | भासयत्यविशेषेण तदभावेऽपि दीप्यते॥             |               |
| भगवान् सनत्कुमारः [छा० ७।२६                        | 1२] ११२     | ( प० १०।११ ]                                  | ४५            |
| तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ               |             | नेदं यदिद्मुपासते                             |               |
| संपत्स्ये [ छा० ६।१४।२ ]                           | ५४,१२३      | ( केन० १।४,५,६,७,८ ]                          | ११०           |
| तृतीयादिषु भाषितपुंस्कम् [पा० ७।१                  | १।७४]५०     | नेह नानास्ति किञ्चन                           |               |
| त्यक्ताशेषक्रियस्यैव संसारं प्रजिद्दासतः           | 1           | ( कठ० ४।११, बृ० ४।४।१९ ] ६                    | ८,६९          |
| जिज्ञासोरेव चैकात्म्यं त्रय्यन्तेष्वधिका           | रिता॥       | पञ्च पञ्चनखा भक्ष्याः                         |               |
| [ वार्त्तिक० सम्बन्ध-वा० १२ ]                      | १०४         | ( किष्किन्ध्या-का० २।३९ ]                     | ३             |
| त्रयाणामविशेषेण <sup>ा</sup> सन्न्यासश्रवणं श्रुतं | ती ।        | परमभिध्यायतो यतमानस्य विधूतध्वान्त            | स्य           |
| यदोपलक्षणार्थं स्याद ब्राह्मणग्रहणं तदा            | į           | तिमिरतिरस्कृतेव हक्शक्तिराविर्भव              | ति            |
| [ वार्त्तिक० ३।५।८९ ]                              | १०५         | [ ब्र० भा० ३।२।५ ]                            | १३३           |
| दहर उत्तरेभ्यः [ ब्र॰ ११३।१४ ]                     | १३१         | पराञ्चि खानि व्यतृणत् स्वयम्भूस्तस्मात्       | ,             |
| दृहरोऽस्मिन्नन्तराकाशः [ छा० ८।१।१                 |             | पश्यति नान्तरात्मन् ( कठ० ४-१ )               |               |
| -<br>दिने दिने च वेदान्तश्रवणाद्गक्तिसंयुतार       | _           | पराभिध्यानातु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्ध        |               |
| गुरुशुभूषया युक्तात् कृच्छ्राशीतिफलं ल             |             | विपर्ययौ [ ब्र ३।२।५ ]                        | <b>?</b> ३३   |
| 2.3° · · · 3 · · · / 2 · · · · · · ·               | १०९         | पुरस्रये कीडति यश्च देवः ।                    | -             |
| द्रष्टार्था विद्या प्रतिषेधाभावम।त्रादप्य          | -           | ततस्तु जातं सकलं विचित्रम् ॥ [कै० १४]         | ] १५          |
| करोति [ ब्र० भा० ३।४।३८ ]                          | १०७         | प्रदीपवदावेशस्तथा हि दर्शयति                  |               |
| द्रोणो बृहस्पतेरंशः                                | ९६          | [ ब्र॰ ४,४,१५ ]                               | <b>२</b> ३    |
| न तस्य कार्यं करणञ्च विद्यते ( इवे०                | ,           | प्राज्ञेनाऽऽत्मनाऽन्वारूढ उत्सर्जन् याति      |               |
| म सन्द्रशे तिष्ठति रूपमस्य, न चक्षुषा              |             | [बृ॰ ४।३।३९ ]                                 | ४६            |
| कश्चिदेनम् ( कठ० ६-९ )                             | ११६         | प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम्                |               |
| मानात्मामो व्यवस्थातः ( वै० ३-२-                   |             | [ बृ० २।१।२०, २।३।६ ]                         | <b>६३</b><br> |
|                                                    | •           | प्राबल्यमागमस्यैव जात्या तेषु त्रिषु स्मृत    |               |
| नियमः परिसंख्या वा विध्यर्थो हि भ                  |             | (स्मृति॰)                                     | ६४            |
| अनात्मादर्शनेमैव परात्मानमुपास्महे                 |             | 1                                             | 12.0          |
| [ नैष्कर्म्यसिद्धि० १।८८ ]                         | C           | ( দ০ যা০ মা০ )                                | • হ           |

<sup>· &#</sup>x27;सत्र्यास; त्रूषते' द्रत्यानन्दात्रममुद्रितवार्तिकपाठ: ।

| वाक्यानि                                  | पत्राङ्काः |                                                   | पत्राङ्काः |
|-------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------|------------|
| वस जिज्ञासितव्यम्                         | ९९         | यत् सांख्येः प्राप्यते स्थानं तद योगैरपि          | गम्यते     |
| ब्रह्मसंस्थोऽमृतस्वमेति [छा० २-२३-१]      | ८,१०७      | [ गीता० ५।५ ]                                     | ११०        |
| ब्राह्मणग्रहणं 'चेह द्विजानामुपलक्षणम्    | 1          | यत् साक्षादपरोक्षादः ब्रह्म [बृ॰ ३-४-१]           | ४,११३      |
| अविशिष्टाधिकारित्वात् "सर्वषामात्मर       | गेघने ॥    | यथा च तक्षोभयथा [ ब्र॰ २।३।४० ]                   | ९२         |
| [ वार्त्तिक० ४।४।१०२९ ]                   | १०२        | यदि प्रतिहत्तांऽपिच्छद्यंत सर्ववेदसं दद्यात्      | ( ६३       |
| ब्राह्मगाः पुत्रेषगादिभ्यो व्युत्थायाथ    |            | यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद गृहाद           | वा         |
| भिक्षाचर्यं चरन्ति [ वृ॰ ३।५।१ ]          | १०५        | वनाद वा, यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रवजे              | ात्        |
| ब्राह्मणो निर्वेदमायात् [ मु० १।२।१२      | ] १०५      | [ जा० ४ ]                                         | १०५        |
| ब्राह्मण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः            |            | यद्युदगाताऽपिञ्छद्येतादक्षिणं यज्ञमिष्ट्रा ते     | न          |
| [ ब॰ ४।४।५ ]                              | १३३        | पुनर्यजेत                                         | ६३         |
| भिद्यते हृद्यग्रन्थिः [ मु० २-२-८ ]       | २७         | यन्मनसा न मनुते [ केन० ५ ]                        | ११२        |
| भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच [ ब्र॰ ४।४।२१        | ] १३१      | यस्य ब्रह्म च क्षत्रञ्च उभे भवत ओदनः              | t          |
| मङ्गलादीनि मङ्गलमध्यानि मङ्गलान्ता        | नि च       | मृत्युर्यस्योपसेचनं क इत्था वेद यत्र सः           | u          |
| शास्त्राणि प्रथन्ते (महाभाष्य० १।३।१)     | १३४-३५     | [कठ० २-२५]                                        | १०         |
| मनसैवानुदृष्टव्यम् [ बृ॰ ४-४-१९ ]         | Ę          | राजसूनोः स्मृतिप्राप्तौ व्याधभावो निवः            | र्तते ।    |
| मनसैवेदमासन्यम् [ कठ० ४-११ ]              | Ę          | यथैवमात्मनोऽज्ञस्य तत्त्वमस्यादिवाक्य             | तः ॥       |
| ममेवांशो जीवलोके (गीता० १५।७)             | ९६         | [ वार्त्तिक० ]                                    | २५         |
| मायान्तु प्रकृतिं विद्यात्                |            | राजसूयेन यजेत                                     | १०३        |
| [ स्वे० ४, १० ]                           | १५,१७      | वाक्यान्वयात् [ ब्र० १-४-१९ ]                     | ३२         |
| मुखजानामयं धर्मो यद्व विष्णोर्लिङ्गध      | ारणम् ।    | विज्ञामं यज्ञं तनुते [ तै० २-५,१ ]                | 99         |
| बाहुजातोरुजातानां नायं धर्मो विधीय        | ते ॥       | विद्याकामो यज्ञादीननुतिष्ठेत्                     | १०३        |
| (स्मृति॰)                                 | १०६        | विहितत्वाचाऽऽश्रमकर्मापि [ ब्र॰ ३,४,              | ३२ ]       |
| यः पुनरेतं त्रिमात्रेणोमित्येतेनैवाक्षरेण | पर         |                                                   | १०१        |
| पुरुषमभिध्यायीत [ प्र० ५।५ ]              | ११०        | वीक्षणमात्रसाध्यत्वाद वियदादि वीक्षित             | <b>ाम्</b> |
| य आत्मा अपहतपाप्मा                        |            | [ कल्पतरुः ]                                      | २९         |
| [ छा० ८।७।१ ]                             | १३३        | वृद्धिहासभा <del>ग</del> वमन्तर्भावादुभयसामश्चस्य |            |
| यजमानः प्रस्तरः [ तै० सं० २-६-५ ]         | ] ६५,६६    | देवम् [ब० ३,२,२०]                                 | રપ્ર       |
| यतो वा इमानि भृतानि जायन्ते               |            | वेदपूर्वस्तु नास्त्यधिकारः                        |            |
| [ तै॰ मृ॰ १]                              | 9          | [ ब्र॰ भा॰ १,३,१०, ३८ ]                           | १०३        |

 <sup>&#</sup>x27;चात्र' इति मुद्रितवातिकपात्रः । 2. 'तेषामात्माववोधने' इति मुद्रितवार्तिकपात्रः

| वाक्यानि पन्नाङ्का                              | वाक्यानि पन्नाङ्काः                             |
|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| वेदान्तविज्ञानस्रनिश्चितार्थाः                  | सन्न्यासयोगाद यतयः शुद्धस <del>स्वाः</del>      |
| [सु॰ ३,२,६ ; कें॰ ३] ११३                        |                                                 |
| बी <b>हीनवहन्ति [ते</b> ०बा० ३,२,५,६ शुद्ध०]    | सम्भाविताशेषशङ्कापङ्कः स्वप्नदृष्टान्तसिळळ-     |
|                                                 | धारयैव क्षालनीयः ( मुक्तावली० ) २५              |
| [तै॰ सं॰ दप्॰ ३,२,५ अशुद्ध॰]                    | सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् [ ब० १,२,१ ] १२        |
| बोहीन प्रोक्षति [ते॰बा॰ ३,२,५,४ शुद्ध॰]         | सर्वप्रत्ययवेद्ये च ब्रह्मरूपे व्यवस्थिते       |
| [ ते० सं० दप्० ३,२,५ अशुद्धः] 🖯                 | (वार्त्तिक०) ११५                                |
| शान्तो दान्तः [ बृ० ४,४,२३ ] १०६                |                                                 |
| श्रुतीनां सृष्टितात्पर्यं स्वीकृत्येदमिहेरितम्। | 'श्रोतच्येति वचः प्राह् '* वेदान्तावरुरुत्सया ॥ |
| बह्यात्मेक्यपरत्वासु तासां तन्नेव विद्यते॥      | [बार्त्तिकः २।४।२१२] ११८                        |
| [ शास्त्रदर्पण॰ १,४,४ ] ८३                      | साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्र                    |
| संपद्याऽऽविभावः स्वेन-शब्दात्                   | [ स्वे० ६,११ ] ४५                               |
| Γ ,                                             | स्युप्त्युत्कान्त्योर्भेदन [ ब्र० १,३,१४,४२ ]४६ |
| [ झ० ४,४,१ ] १३५                                | सेवक् तत् साम तदुक्थं तद यजुः                   |
| स एतस्माजीवघनात् परात् परं पुरिशयं              | [ छा० १,७,५ ] १२                                |
| पुरुषमीक्षते [ ब्र॰ ५,५ ] 🕟 💎 ११                | सोमेन यजेत ६४,६६                                |
| सन्ध्ये सृष्टिराह हि [ ब॰ ३,२,१ ] ३             | स्वर्गकामो यजेत ९९                              |